

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d'une bibliothèque avant d'être numérisé avec précaution par Google dans le cadre d'un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l'ensemble du patrimoine littéraire mondial en ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n'est plus protégé par la loi sur les droits d'auteur et appartient à présent au domaine public. L'expression "appartenir au domaine public" signifie que le livre en question n'a jamais été soumis aux droits d'auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à expiration. Les conditions requises pour qu'un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d'un pays à l'autre. Les livres libres de droit sont autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir du long chemin parcouru par l'ouvrage depuis la maison d'édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

#### Consignes d'utilisation

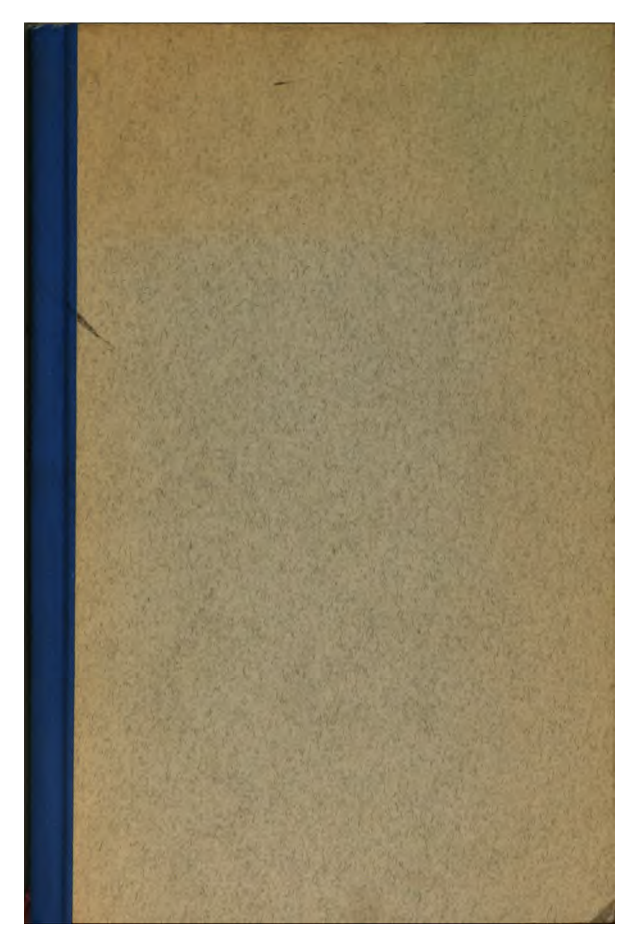
Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine. Il s'agit toutefois d'un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

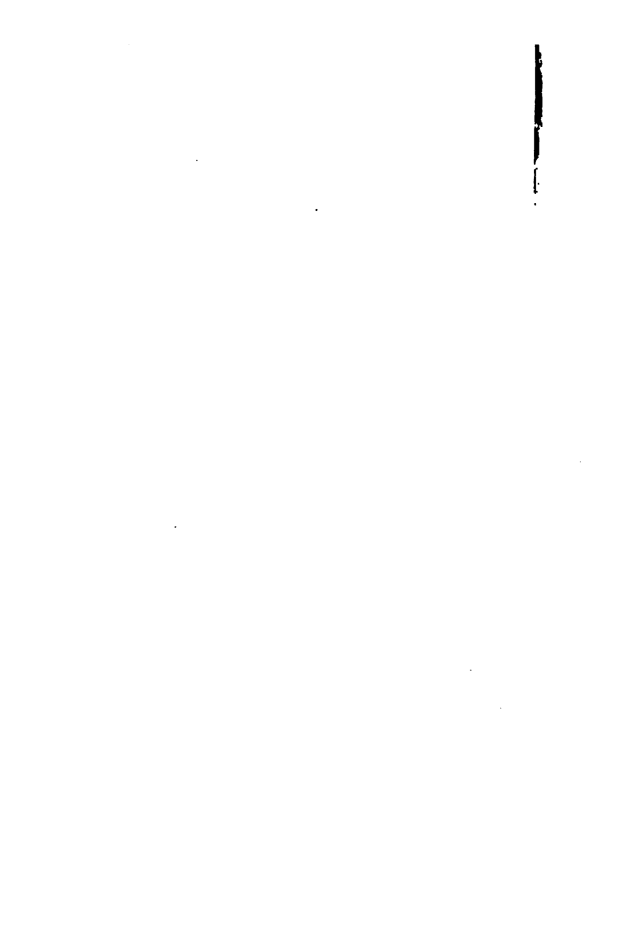
Nous vous demandons également de:

- + *Ne pas utiliser les fichiers à des fins commerciales* Nous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l'usage des particuliers. Nous vous demandons donc d'utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un quelconque but commercial.
- + Ne pas procéder à des requêtes automatisées N'envoyez aucune requête automatisée quelle qu'elle soit au système Google. Si vous effectuez des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer d'importantes quantités de texte, n'hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l'utilisation des ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.
- + *Ne pas supprimer l'attribution* Le filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet et leur permettre d'accéder à davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en aucun cas.
- + Rester dans la légalité Quelle que soit l'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabilité de veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n'en déduisez pas pour autant qu'il en va de même dans les autres pays. La durée légale des droits d'auteur d'un livre varie d'un pays à l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier les ouvrages dont l'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d'afficher un livre sur Google Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous vous exposeriez en cas de violation des droits d'auteur peut être sévère.

#### À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l'accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le français, Google souhaite contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l'adresse http://books.google.com

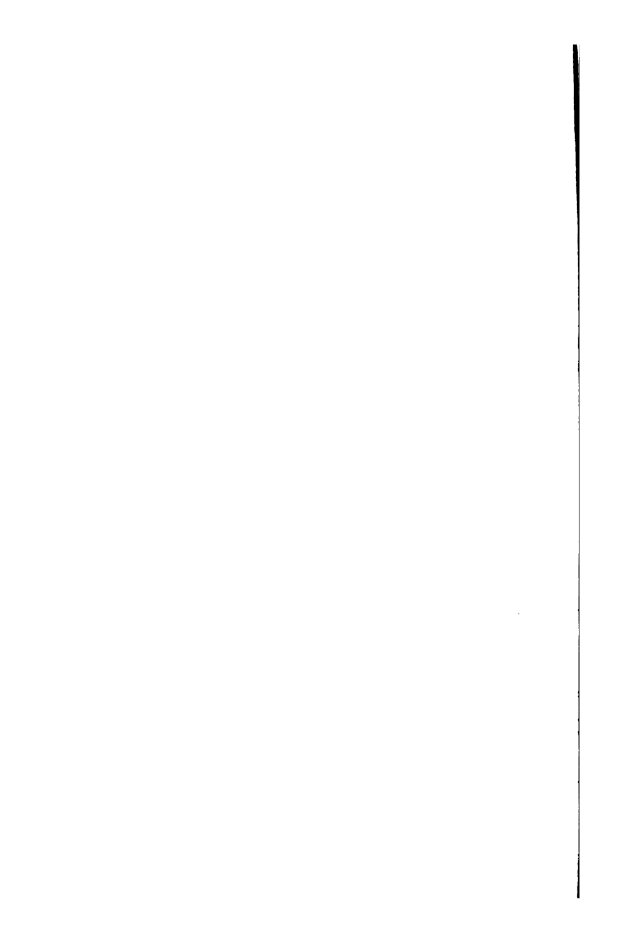




|  |   | ļ |
|--|---|---|
|  |   |   |
|  | · |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   | _ |

|  |  | 1 |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |





Land of des sciences, des latings

Land of the Blying, Bres

Land of the Locality of the State

LIARS D'ANOUR

## DE VERTU

### ET DE BONEURTÉ

Publié pour la première fois d'après nu manuscrit de la Bibliothèque royale de Bruxelles

PAR

JULES PETIT

de la Bibliothèque royale.

TOME DEUXIEME.

DEC 2 9 1966

UNIVERSIA IN CONTROPNIA

BRUXELLES.

Comptoir universel d'imprimerie et de Librairie.
Victor DEVAUX et C<sup>ie</sup>

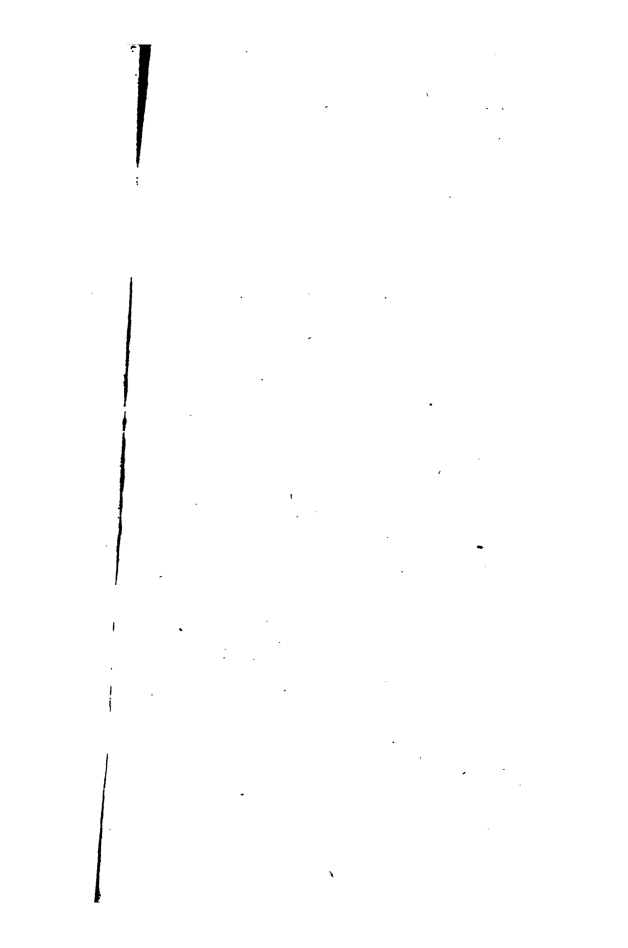
Rue Saint-Jean, 26.

1869.

1

.

•



. 

ACADEMIE ROYALE DE BELGIQUE.

Bruxelles. - Compteir universel d'imprimerie et de Librairie, V. Devaux et Comp.

# LI ARS D'AMOUR

## DE VERTU ET DE BONEURTÉ

Publié pour la première sois d'après un manuscrit de la Bibliothèque royale de Bruxelles

PAR

JULES PETIT

de la Bibliothèque royale.

TOME DEUXIEME.

BRUXELLES,

Comptoir universel d'imprimerie et de Librairie,

Victor DEVAUX et C<sup>ie</sup>

Rue Saint-Jean, 26.

1869.

50,11

PQ1425 A5 1867 v. 2

Il y a dans l'histoire de la littérature française une époque à laquelle on n'a point, ce semble, rendu toute la justice qu'elle mérite; je veux parler du moyen âge et plus spécialement de ce XIV° siècle « qui commença beaucoup de choses dont quelques-unes ne sont pas encore achevées. » Si on le compare aux deux siècles précédents, on ne peut méconnaître qu'il leur est bien inférieur au point de vue littéraire. Mais aussi quelle époque de trouble et d'agitation que celle où commence la dissolution du vieux monde, se manifestant tantôt par des altérations lentes et cachées, tantôt par de brusques catastrophes. Ce n'est pas l'Église seule qui

LI ARS D'AMOUR.

est divisée: la société tout entière ne l'est pas moins que l'Église; des changements de dynasties, des guerres interminables, des fléaux meurtriers, l'épidémie et la famine, semblent conspirer pour l'ébranler avec les luttes mortelles où elle s'épuise. Au milieu de tant de calamités, on devrait croire qu'il ne pût rester aux lettres de place pour se développer. Ce n'était plus sans doute l'âge de la poésie et de ses grands récits d'aventures terribles ou touchantes, ce n'était plus le moment des contes gracieux ni des satires fines et moqueuses : l'invention est morte ou du moins paralysée, le fracas des événements extérieurs empêche la méditation calme et féconde, le siècle tout entier est à l'action. Cependant les lettres ne laissèrent pas de fleurir pendant quelques années, et la prose française, grâce aux traductions, s'enrichit alors d'une foule d'acquisitions qu'elle a conservées. Cette langue de la traduction, si rebelle à ce que l'esprit français ne doit pas s'assimiler, comme M. Nisard le fait observer avec justesse, semble naître ou plutôt mûrir tout à point pour exprimer ce qui ne cessera pas d'etre vrai. Les tours, moins alterables que les mots parce qu'ils tiennent à l'esprit, sont déjà formés, et l'expression elle-même est pour ainsi dire frappée d'un coin tellement ineffaçable qu'une foule de locutions créées alors sont aujourd'hui même à peine surannées.

L'auteur dont nous avons entrepris de publier l'œuvre appartient à cette époque contentieuse où l'on n'écrivait le plus souvent que pour ou contre un parti, mais il est du petit nombre de ceux qui se tiennent à l'écart des luttes sociales et religieuses de ce temps. Lorsqu'il la composa, il n'y avait guère plus d'un siècle que le traducteur des sermons de saint Bernard avait tracé comme une ébauche de la prose française : Gerson n'était pas encore né et Christine de Pisan ne devait commencer à écrire qu'environ cinquante ans plus tard; l'auteur de l'Art d'Amour devançait donc ces écrivains plus connus que lui, à qui l'on a attribué l'honneur d'avoir, pour la première fois, donné droit de cité dans la langue française aux grands noms de la littérature et de la philosophie antiques. Venu au déclin de la scolastique, il n'a pas pu se soustraire complétement à l'influence de celle-ci : le syllogisme et les distinctions subtiles tiennent encore une grande place dans son œuvre; mais les idées générales, qui sont comme le patrimoine de l'humanité, n'y sont pas non plus étouffées sous de stériles et nébuleuses arguties. Lorsque l'écrivain sort de la scolastique pour entrer dans le

domaine des idées générales, son langage devient nerveux et serré, il acquiert une concision, une netteté, une clarté qui font pressentir les moralistes du grand style, les La Rochefoucauld, les Pascal, les La Bruyère. Je ne prétends pas dire qu'il soit original: ses traits les plus remarquables sont la plupart de pures traductions; mais, comme il a su rajeunir la langue latine et comme il est déjà français à une époque où la langue française semble sortir à peine de ses langes! Est-il vrai, comme on l'a dit, que la scolastique ait apauvri l'homme et tué en lui l'idée de l'humanité? Ce n'est point ici le lieu de le nier ou de l'assurer et je n'ai point qualité pour faire l'un ou l'autre. Mais je ne puis me dispenser de reconnaître qu'au milieu des obscurités et des embarras d'une dialectique passablement diffuse, qui s'obscurcit encore à son passage de la langue latine dans la langue française, on est quelquefois frappé des vives clartés qui surgissent soudainement pour éclairer les sentiments vrais et durables de l'âme. Il y a donc encore des esprits qui n'ont pas épuisé toutes leurs forces dans les luttes du siècle et dans lesquels la pensée reste vive et puissante, autant qu'elle le sera à d'autres âges plus heureux, qui recueilleront le fruit de ces essais et de ces efforts longtemps méconnus.

L'écrivain dont l'œuvre voit ici pour la première fois le jour, n'a point encore été signalé sous son vrai nom dans l'histoire des lettres. On verra qu'une des causes de cette obscurité est la précaution qu'il a prise d'envelopper son nom dans une énigme assez embrouillée, un engin; une autre raison qu'on en pourrait apporter c'est que le début de l'ouvrage n'est pas fait pour donner une haute idée de la suite et pour piquer la curiosité du lecteur. Pour n'avoir lu que le commencement du livre, M. Paulin Paris en a porté un jugement qui ne devait pas tenter les amateurs de la vieille littérature; le même critique n'a pas été plus heureux dans le déchiffrement de l'engin, qu'il avait d'ailleurs mal lu : comme l'opinion qu'il exprime est en quelque sorte indivisible, je vais la reproduire en entier, d'après les Manuscrits français de la Bibliothèque du roi, t. V, n° 621 :

" Traité des différentes sortes d'amour et d'amitié.
— Volume in f° mediocri de 243 ff. vélin, à 2 colonnes; une miniature, vignette et initiale; XV° siècle.

Relié en maroquin rouge aux armes de Béthune sur les plats et au chiffre de Philippe de Béthune sur le dos.

(Anc. Bibl. Béthune. Ste-Palaye, not. 515.) — Le titre frappé sur le dos de la reliure est: Traité de la

concorde de l'amitié, où sont les armes de Béthune, etc.»

Après des considérations purement bibliographiques sur l'histoire du codex et de la maison de Béthune, M. Paulin Paris ajoute :

« J'avouerai sincèrement que je n'ai pas eu le courage de lire longtemps de suite cet énorme traité des différentes espèces d'amour et d'amitié. Je n'y ai vu qu'une suite rarement interrompue de sentences tirées de Senèque, de la Bible, de Perse et de tous les auteurs anciens. L'auteur s'attache à distinguer toutes les nuances de nos affections: à propos de concorde et d'amitié, il fait l'histoire de tous les sentiments vertueux qui s'y rattachent. Il paraît avoir plusieurs fois trouvé que la langue française était incomplète dans l'expression de certaines passions. Ainsi, fo 121, on voit qu'il s'impatiente de ne pouvoir nommer d'un seul mot l'appétit des hommes (honneurs?), c'est-à-dire ce que nous appelons aujourd'hui ambition. Un peu plus loin il propose de créer un mot qui est resté dans la langue. « Ce chapitre, dit-il, fo 129, détermine d'une « vertu qui peut estre nommée affabilité, c'est-à-dire « délectable parole.... Ceste vertu, comme dit est, n'a « mie propre nom; mais on la peut appeler affabilité. « ou délectable parole, quant cil qui l'a délectable est

- « et gracieux en ses paroles. » Ce mot eut beaucoup de peine à trouver grâce au XVII° siècle devant les réformateurs de la langue. « Il est français, disait Patru, j'en « conviens, mais laissons-le dire aux autres. » Sa création n'en est pas moins le plus beau titre de gloire de l'auteur de notre Traité des différentes sortes d'amours.
  - « L'ouvrage est divisé en trois parties : « La pre-
- « mière partie si est d'amours ; la seconde de vertus ;
- a la tierce si est de boneureté (f° 243). »

Les premiers mots sont : « A vous je ; je vous ; moy

- « vous, et vous moy pardurablement à demourer, ainsi
- « que la fragilité de la matière le requiert. » On peut juger d'après cela du style de notre auteur. A la fin du second chapitre et à la fin du dernier, il cherche à nous faire deviner quel était son nom. Il est effectivement parvenu à nous mettre martel en tête, mais je doute fort du résultat de nos tentatives. On en va juger : voici comment il s'exprime :
  - Pour qui est fait et qui le fist Par ces vers ci le vous descript.
    Très bien pourez savoir les nons Mès le sens est à reculons
    Mis pour pistraire le berseil.
    Or le ferez, ear il m'est bel.

Avenant le surnom avés
A Sem sans chef se l'adjoustés.
Se vous savés dire en tihois
Mettre en françois le nom aurez.
Se le surnom savoir voulés
Au contraire d'amours joignés
Ekené en retournant
Et tertu or va avant.

« Voilà certes une énigme digne du Sphinx; heureusement nous ne risquerions pas notre vie en refusant de la deviner. Essayons cependant. Je trouve dans pistraire le berseil, à quoi j'ajoute la lettre M (Sem sans chef), les mots Raimbert le Pelissier. Voilà pour le nom de l'amphigourique auteur; car le sens est à reculons, c'est-à-dire l'indication de l'auteur avant celle du protecteur. Dans les six vers suivants je reconnais que le verbe mettre se dit en allemand Seken, sans doute fréquemment prononcé Seghen; j'en fais le nom français Seguin. Quant au surnom, le contraire d'amour étant la Hayne, je prends la lettre N, laquelle combinée avec NEK nous donne Hennequin. Ouff!! Reste pourtant encore tertu or va, qu'en désespoir de cause j'écris: tertu or vas, et que je traduis tu trouveras. Si vous n'êtes pas content, lecteur, cherchez vous-même, car pour moi, de grand cœur, j'en donne ma langue aux chiens. »

Il ne nous sera pas malaisé de démontrer que l'interprétation de M. Paulin Paris repose sur plusieurs lectures fautives et sur une linguistique un peu capricieuse. Le thiois ni l'allemand n'ont jamais traduit mettre par seken prononcé seghen; sens, sem, ekene sont des mots mal lus. L'engin lui-même était déjà bien assez encombré de finesses plus ou moins obscures, sans qu'il fût nécessaire de le compliquer encore par des modifications de mots et des arrangements arbitraires. Ainsi l'auteur n'entend pas dire qu'il a interverti l'indication de ceux qu'il désigne dans le premier vers : Pour qui est fait et qui le fist. En outre, les éléments chronologiques du problème ne permettent plus de douter du rôle qu'il faut assigner à chacun des deux personnages dans l'interprétation de l'énigme et surtout ils n'autorisent pas plus que le texte lui-même à transposer ces rôles. Une autre raison pour qu'il en soit ainsi, c'est que cette circonstance, en ce qui concerne l'auteur, se retrouve encore une fois indiquée et très-clairement dans la pièce de vers finale:

> « A vos ki cest livres lirés Vous prie cil ki s'est nommés . Ki cest livre ainsi dit a,

> > . . . . . . .

Ekeve en retournant Et tertu. Or va avant. »

Bien évidemment il s'agit ici de l'auteur, et cet auteur qui s'est déjà nommé, se qualifie encore une fois dans le même distique que nous lisons à la fin du premier engin. Nous devons donc admettre que le premier nom est celui du personnage à qui le livre est offert, le second celui de l'écrivain.

Relisons d'abord l'engin, que nous ferons suivre d'une transcription un peu paraphrasée :

Pour qui est fait et ki le fist
Par ces vers ci le vous descrist.
Très-bien porrés savoir les noms;
Mais le sein a à reculons
Mis pour pis traire le bersel.
Or le ferés; car il m'est bel.
Avenant le sournon arés
A sein seins cief se l'ajoustés.
Se vous savés dire en tyois,
Mettre en franchois les nons au rois.
Se le sornon savoir volés,
Au contraire d'amours joindés.
Ekeve, en retournant,
Et tertu. Or va avant.

Pour qui ce livre a-t-il été fait, qui l'a fait? C'est la

double question que l'auteur propose à résoudre dans les vers qui suivent. Vous pourrez très-facilement connaître les noms, dit-il, mais prenez garde que le sein (alias seing, signum), la forme écrite du nom, est mise au rebours pour pis traire le berseil, c'est-à-dire pour augmenter la difficulté d'atteindre le but. Or le serés, car il m'est bel, est une de ces finesses que je signalais tantôt: « Vous y réussirez cependant, car il me plaît ou il m'est agréable, il m'est bel. » Remarquez bien ce pronom qui en dit plus qu'il n'est gros : qu'il représente le nom ou le membre de phrase or le ferés, en supposant que la construction se complète par que vous le fassiez, il importe peu : l'objectif est déterminé et il est placé à rebours, c'est Bel, qui se lit à l'envers Leb. Mais vous aurez le complément du nom, avenant le sournom arés, si vous l'ajoutez, le nom lui-même que vous connaissez déjà, à la partie qui en est écrite, sauf le chef, la première lettre, B; or ce complément n'est que la reproduction de la première partie du nom et en lisant celui-ci en entier, régulièrement ou à rebours, vous obtenez toujours LE BEL. C'est le nom du personnage pour qui le livre est fait.

Ce qui suit appartient à la seconde question : « Si vous savez parler la langue flamande, le thiois ou

bas-allemand, il vous faut mettre en franchois le nom du roi. » Remarquons ici tout premièrement que mettre en franchois ne veut nullement dire traduire en langue françoise, mais que c'est un jeu de mots destiné à donner le change au lecteur et à le dérouter : cela signifie simplement mettre en désordre, en fragments, bouleverser, c'est-à-dire réduire en anagramme le nom du roi traduit en thiois. S'il fallait prendre la locution en franchois avec sa signification littérale et actuelle, les deux vers qui en dépendent n'auraient pas le moindre sens raisonnable. Mais de quel roi s'agit-il? peut-être du roi de France Charles V (1364-1380); plus probablement du roi de Bohême, l'empereur d'Allemagne Charles IV (1348-1378), tous deux contemporains de l'auteur, tous deux d'ailleurs élevés à la cour de France et possédant le goût des lettres. Or ce nom de Charles devient KAREL dans une bouche flamande ou thioise, et il fournit alors l'anagramme Arkel. Le prénom est indiqué par le même procédé : le contraire d'amour, c'est Haine, anagramme Jehan; et l'auteur achève enfin de se qualifier par le distique final : Ekeve en retournant et tertu, dont le renversement fournit la lecture: Eveke-Utret. De 1342 à 1364, le siège épiscopal d'Utrecht a été effectivement occupé par Jean

d'Arkel, qui fut, en cette dernière année, transféré au siège épiscopal de Liège. Peut-être le troisième vers indique-t-il, d'une façon assez obscure à la vérité, que les deux personnages ont le même prénom, nom étant opposé à sein avec une sorte d'intention. Mais il n'est pas douteux qu'il s'agisse ici de Jean le Bel, et ce que nous connaissons de l'existence à la fois mondaine et savante de ces deux hommes d'Église, nous permet de supposer sans trop de témérité qu'ils durent être liés d'amitié.

Après les savantes recherches de M. Polain concernant la personne de Jean le Bel, il reste peu de chose à dire de celui-ci. On sait que l'épitaphe du célèbre chroniqueur a été retrouvée dans un manuscrit de H. Vanden Berch appartenant au comte de Grunne et que les indications qu'elle fournit confirment singulièrement les conjectures de M. Polain; elle fixe la date de la mort de Jean le Bel au 15 février 1370. Cette épitaphe, qui a été publiée dans le *Beffroi*, se lisait autrefois dans la cathédrale de Liége. Je la reproduis d'après la revue brugeoise, sauf une légère modification évidemment exigée par la prosodie:

SUBJACET HUIC SILICI VERACIS CORPUS AMICI EQUI, PRUDENTIS, GRATI, LARGI, SAPIENTIS, NEC NON INSIGNIS, SUA DANDO MUNERA DIGNIS, NOMINE JOHANNES BELLI QUI FIDUS IN ANNIS
ABSQUE DOLO VIXIT, DECORI PRECORDIA FIXIT.
HUJUS CANONICUS FUIT ECCLESIE CATHEDRALIS:
OBTINUIT PRIUS ILLUM PREPOSITUM SPECIALIS
JOHANNES. XPISTE QUEM CELI CULMINE SISTE.
XPISTI MILLENO TER C ANNO SEPTUAGENO
LUCE TER V FEBRUI MORTE PREMENTE RUI.

Outre la date de la mort de Jean le Bel, cette inscription nous apprend qu'il avait été prévôt de la collégiale de Saint-Jean avant d'être chanoine de Saint-Lambert. Ce sont, d'ailleurs, les seules et insignifiantes particularités nouvelles qu'elle nous fournit touchant sa biographie. Je me contente de signaler aux amateurs de rapprochements délicats, l'insistance avec laquelle l'auteur de ces vers appuie sur les qualités qui faisaient de le Bel un véritable ami, qualités qui sont énumérées exactement de la même manière par Jean d'Arkel dans son Traité de l'Amitié; comme ce dernier était évêque do Liége à la mort de le Bel et qu'il lui survécut huit ans, il ne serait pas impossible que l'épitaphe eût été composée par lui comme un suprême monument de l'affection qui les avait unis et à laquelle il avait consacré une grande partie de li Ars d'Amour.

Hemricourt nous a laissé un portrait vivant du

magnifique chanoine de Saint-Lambert. Ce n'est que par de sèches chroniques que nous connaissons Jean d'Arkel, le type du prélat au XIV<sup>o</sup> siècle. C'est dans les faits mêmes qu'il nous faut démêler les traits de cette opulente et aventureuse existence, qui conciliait sans trop d'embarras la dignité pontificale avec l'amour des lettres, avec le luxe et les plaisirs du siècle, avec les intrigues et le tumulte des affaires, sans mépriser les grands coups d'épée et les brillants faits d'armes.

La date de la naissance de Jean d'Arkel n'est pas exactement connue, mais elle doit se placer en 1314, d'après les termes de la bulle pontificale qui l'élevait à l'épiscopat. Il était le quatrième des neuf enfants de Jean, seigneur d'Arkel, dixième de ce nom, mort en 1355, et d'Ermengarde, fille du comte Othon de Clèves, nièce de l'archevêque de Cologne, Henri de Wernenbourg. Buchelius remarque dans ses annotations sur Héda, qu'il paraît avoir reçu au baptême les noms de Jean-Arnould, mais qu'il n'a pu trouver nulle part des preuves authentiques de cette assertion produite par quelques auteurs. Foullon lui attribue également une qualification assez embarrassante: Joannes Arquelius, dit-il, quem codices aliqui etiam des parquellus vocant. Faut-il voir dans ce mot une détestable latinisation

de Gottfried ou de quelque nom de ce genre, ou bien la soudure hybride d'une préposition française avec un nom géographique traduit d'une façon barbare? Je l'ignore et je ne m'en occuperai guère autrement que pour le signaler. Cependant j'ajouterai que je n'ai jamais rencontré la variante de Foullon dans aucun des nombreux manuscrits que j'ai eu l'occasion de feuilleter et que je n'ai pas davantage reconnu l'existence d'une localité ou d'un fief du nom de Eyck dans les domaines relevant de la maison d'Arkel.

Ce n'était nullement une famille obscure que celle des Arkel: on les faisait descendre en droite ligne d'Hercule, de Cassandre et des quatre fils Aymon et on les regardait comme les plus anciens barons de la Batavie: ce n'est cependant qu'en 641 que la légende cède le pas à l'histoire, et qu'apparaît le premier seigneur encore assez peu authentique du pays d'Arkel, plus peuplé alors, dit la chronique d'Egmont, de cygnes sauvages, de loups et de fauves de toute espèce que de descendants d'Adam. L'auteur inconnu des annales de la maison d'Arkel ne fait toutefois remonter l'origine de celle-ci qu'au X° siècle: « Sous le règne de Thierry II, comte de Hollande, dit-il, arriva dans ce pays un noble chevalier, nommé Heynemann, issu d'une illustre

famille de la Hongrie : ses parents avaient été chassés de leur patrie à la suite des guerres et lui-même, avec les siens, avait erré longtemps de pays en pays pour exercer le noble métier des armes et pour accroître le renom de sa valeur. Le jeune chevalier était beau, hardi, magnanime et doué d'une force peu commune. Il avait d'abord pris du service en France, puis avait passé en Allemagne; l'empereur Othon III, enchanté de ses prouesses, le chargea d'une mission en Frise. Heynemann demeura un an auprès du lieutenant de l'empereur dans cette contrée. La fille de son hôte, nommée Gella, s'étant éprise de lui, ils partirent un beau jour en secret et se retirèrent à la cour de Thierry II, où ils se marièrent. Le comte de Hollande fit don de quelques terres aux jeunes époux, qui eurent ainsi une résidence près de l'endroit ou s'élève aujourd'hui la ville de Lederdam et une autre au village d'Arkel. Heynemann eut deux enfants de sa femme et mourut en 992.

A côté de ces légendes romanesques, il se conservait dans les souvenirs populaires des traditions d'exploits héroïques accomplis par les ancêtres de l'évêque Jean; son propre père s'était distingué à la bataille de Cassel, auprès de Guillaume de Hainaut, son suzerain au titre

du comté de Hollande; un de ses frères avait été tué dans un tournoi à Dordrecht, et lui-même quitta souvent la crosse pastorale pour l'épée et la mitre pour le casque. Cétait un reste des habitudes belliqueuses de son temps et de sa famille; d'ailleurs il eût été difficile même aux prélats de s'affranchir totalement du service féodal et de demeurer étrangers à la guerre, tant celleci tenait encore une grande place dans leurs occupations mondaines; le même siècle nous montre un évêque de Châlons mourant à la bataille de Poitiers, qu'il avait provoquée de toutes ses forces, et un archevêque de Sens, surpris dans la mélée au nombre des prisonniers de cette journée fatale. Si Jean d'Arkel avait besoin d'une justification que nous n'entreprendrons pas, qu'on se rassure, nous ajouterions que sa modération et sa générosité faisaient oublier en lui le vainqueur presque toujours heureux de ses turbulents VASSANIX.

Ce n'est point ici le lieu de retracer en détail l'histoire de ce prélat; nous nous bornerons à une esquisse rapide de sa carrière: aussi bien les circonstances qui nous intéresseraient le plus, celles qui se rattachent à sa vie littéraire, nous font presque entièrement défaut et les chroniqueurs n'ont fait que les effleurer. En 1342,

n'étant âgé que de vingt-huit ans, il fut élevé au siège épiscopal d'Utrecht. Il était précédemment chanoine du chapitre de cette ville et, sans doute, il avait fait ses premières études dans cette ancienne et féconde école d'Utrecht, qui avait brillé avec tant d'éclat des avant Charlemagne et qui continua à jeter encore quelques vives lueurs pendant le XIV siècle. Probablement aussi alla-t-il se perfectionner à Paris. Paris est la France, dit-on de nos jours : au moyen age on pouvait dire que Paris était l'Europe; cette ville fut pour la civilisation de cette époque ce qu'avaient été Athènes pour la civilisation antique et Rome pour la chrétienté. L'université de Paris était alors le foyer de l'intelligence et le centre des esprits cultivés ; toutes les nations y avaient fondé des maisons où la jeunesse lettrée venait compléter ses études. Que n'a-t-on pas dit des systèmes d'éducation du moyen age? Pourtant, à en juger par les hommes qu'il a produits, il ne devait pas être aussi ennemi de la logique et de la liberté qu'on veut bien le croire, et notre civilisation moderne si fière et si sûre d'elle-même pourrait, malgré tous ses progrès, faire au passé plus d'un utile emprunt. Les relations de Jean d'Arkel avec la cour de Jean de Beaumont, où il rencontra tant d'hommes

distingués par leur talent et par leur savoir, durent achever cette éducation toute française dont son œuvre porte le sceau.

La protection du comte de Hainaut ne fut pas non plus étrangère à sa promotion au siége d'Utrecht. Déjà après la mort de Jean de Diest, Benoît XII avait nommé Nicolas Capucci à l'évêché d'Utrecht, pour trancher le différend qu'avait soulevé la division des votes capitulaires, favorables à la fois à Jean d'Arkel et à Jean de Bronkhorst, précédemment éliminé à la demande de Guillaume de Hainaut et de Hollande, lorsqu'il s'était agi de remplacer Jacques Oosthorn, le prédécesseur de Jean de Diest. Nicolas Capucci, devenu cardinal, renonça à l'évêché d'Utrecht en recommandant l'élu Jean d'Arkel, qui se trouvait alors à Rome; la nomination de celui-ci fut confirmée par Clément VI.

La bulle pontificale qui notifie cet acte au chapitre d'Utrecht est datée du xn des calendes de décembre, la première année du Pontificat de Clément VI (20 novembre 1842). Les quelques lignes suivantes, que nous en extrayons, confirment ce que nous savons déjà par les chroniqueurs. Le pape, après avoir exposé comment le siége d'Utrecht est devenu vacant par la résignation volontaire de Nicolas Capucci et combien il a à cœur

d'y porter un homme en état de soutenir et d'accroître l'éclat de cette église, ajoute : « Après en avoir diligemment conféré avec nos frères, nous avons enfin jeté les yeux sur notre cher fils Jean d'Arkel, élu d'Utrecht, chanoine de votre église, constitué dans l'ordre du diaconat et dans la vingt-huitième année de son âge, homme versé dans la connaissance des lettres, recommandable par l'honnêteté de sa vie et de ses mœurs, affable dans ses relations, prudent dans les choses spirituelles, circonspect dans les temporelles et louablement orné du mérite de ses nombreuses vertus, comme nous l'avons appris par des témoignages dignes de foi. » On voit que Jean d'Arkel n'avait pas, tant s'en faut, atteint l'âge de trente-cinq ans requis par les règles canoniques pour obtenir la dignité épiscopale; mais si le pape, usant de ses pouvoirs, l'avait relevé de cette incapacité par une dispense que justifiait assez le mérite personnel de l'élu, le comte de Hollande, qui avait cependant poussé activement à sa nomination, ne jugea point celui-ci habile à le représenter lui-même dans l'administration temporelle du pays d'Utrecht; à cause même de sa minorité politique, il l'appelle le candidat et non l'élu, distinction fondée dans le droit féodal, et par des actes donnés pendant la vacance du

siége, en 1340, il établit son lieutenant dans le pays d'Utrecht non le prélat ou l'élu, mais le père de celui-ci qui se nommait également Jean d'Arkel. Le nouvel évêque fut consacré à Rome même, par le cardinal-évêque d'Albano, le jour de la Saint-Marc (25 avril) 1343. Immédiatement après il s'achemina vers la Hollande et le 8 mai suivant il fit son entrée à Utrecht en grande pompe.

« Jean d'Arkel, dit Heda, était un jeune homme noble, très-instruit et très-laborieux, singulièrement versé dans les lettres sacrées et les profanes » — « homme de conseil et homme de guerre, » ajoute Zantfliet. Il n'y a d'ailleurs qu'une voix sur son compte dans toutes les chroniques : Raoul de Rive l'appelle un homme éminent par les grandes qualités dont il est dous au physique et au moral; « Il s'était fait une grande reputation, dit Fisen, au dedans et au dehors, en paix comme en guerre. » Heussen, après tous les autres, lui attribue une érudition peu commune : tous les historiens rendent le même hommage à son caractere et celui-ci est excellemment dépeint dans cette courte phrase empruntée, je crois, à Guillaume de Berchen, auteur d'une des plus anciennes chroniques des sires d'Arkel: Vir minime tenax injuriarum et non minus ingenio clemens ac propensus ad ignoscendum. Heda fait encore de lui cet éloge remarquable, après l'énumération de ses guerres et de ses rigueurs quelquefois terribles: « Enfin, dit-il, cet évêque illustre dans la guerre et toujours vainqueur, l'esprit cependant toujours incliné à la paix, rétablit tout son diocèse dans sa première splendeur et lui rendit son ancienne liberté; il paya toutes les dettes du trésor contractées par lui ou par d'autres, fit relever les églises détruites et se plut à les enrichir, entre autres l'église métropolitaine, ainsi que les couvents, d'ornements précieux et de riches bibliothèques ; car il était extrêmement instruit et il composa lui-même de grands ouvrages encore existants. Libéral et magnifique, usant largement de ses biens avec ses amis, charitable envers les pauvres, gardien sévère de la justice et vengeur inflexible du crime, on le voyait, après avoir adouci les tribulations de son peuple, s'appliquer luimême comme un novice à la vertu et à la sainteté. » Et plus loin: « Nous nous sommes étendu, ajoute-t-il, sur la vie de ce prélat à qui nous ne trouvons pas d'égal depuis la fondation de l'Église d'Utrecht: les nombreux voyages qu'il avait faits en tant de contrées lui avaient donné la science des hommes et celle des choses; il s'appliqua surtout avec succès aux belles-lettres et à l'éloquence françaises dans lesquelles il excellait. » De ces grands ouvrages que lui attribuent les chroniqueurs, il ne nous reste que Li ars d'amours, de vertus et de boneurté.

Lorsque Jean d'Arkel prit possession de son évêché d'Utrecht, le 8 mai 1343, il le trouva dans une situation des plus déplorables; son premier soin fut d'éteindre les dettes dont l'incurie de Jean de Diest avait obéré le diocèse et de rentrer en jouissance des territoires engagés pour pallier les vices d'une administration ruineuse. Il prit alors une résolution qui peint bien son caractère élevé et généreux. Afin de diminuer les dépenses que sa présence occasionnait, il remit le soin des affaires à son frère Robert d'Aspres et se retira seul à l'étranger pendant plus d'une année. Quelques auteurs disent qu'on ignore le lieu de sa retraite; d'autres désignent, avec plus de vraisemblance, la ville de Grenoble; le fait est qu'on n'a trouvé nulle part de traces de son séjour et les informations que j'ai fait prendre dans le Dauphiné n'ont rien révélé du mystère dont le digne prélat a voulu s'envelopper. Il fut tiré de sa retraite en 1345 par un message de son frère qui lui annonçait que le comte Guillaume de Hollande

était venu assiéger Utrecht, sous un prétexte futile: Jean d'Arkel revint aussitôt dans son pays, il sollicita des secours auprès de Jean de Beaumont, oncle de Guillaume, et il réussit à faire sa paix avec ce dernier; mais son premier soin, après la conclusion de la paix, fut d'infliger un châtiment exemplaire aux vassaux infidèles qui avaient aidé Guillaume, au mépris de leur serment: l'exil, le fer et le feu firent inexorablement justice des traîtres.

Cependant la restauration financière que Jean d'Arkel avait entreprise n'était pas terminée; depuis son retour, il s'y appliquait personnellement avec une nouvelle ardeur, lorsque son frère Robert fut tué à la bataille de Waleffe (21 juillet 1347). L'évêque fut vivement affecté de cette perte : son diocèse était encore écrasé sous d'énormes dettes; il en remit l'administration à six hommes nobles, chanoines et chevaliers, et il quitta de nouveau sa patrie pour se retirer à Verdun et ensuite à Tours, où il reprit son existence obscure et modeste de Grenoble. Il quitta Tours le 13 juin 1348, mais en arrivant à Utrecht, il eut le chagrin de reconnaître que les administrateurs auxquels il avait confié ses affaires n'avaient fait qu'aggraver les charges du trésor au lieu de les alléger. En

outre, la situation politique de l'évêché, par rapport à la Hollande, s'était compliquée par des discordes irréconciliables; Jean d'Arkel dut endosser encore son harnois de guerre ; le chevalier effaçait le prélat. Les années qui suivent son retour de la France n'offrent qu'une suite de batailles, de siéges, de pillages, d'incendies, de réprésailles sans merci et quasi sans trève; les factions des Hoeks et des Cabilliaux nées en 1350, viennent encore attiser ces dissensions; le père de Jean d'Arkel était un des principaux chess des Cabilliaux. En 1351, les administrateurs constitués en 1347 signifièrent à l'évêque qu'ils ne voyaient plus aucun moyen de faire face aux obligations qu'ils avaient contractées; lui-même ne possédait plus qu'un seul château, celui de Vollenhoe; il les déchargea alors d'une partie de leur mandat, nomma le doyen d'Utrecht son vicaire et partit pour Rome sans aucune suite. Au bout d'un certain temps ses délégués le sommèrent de revenir à Utrecht pour reprendre lui-même la direction des affaires. Il y revint, en effet, mais ce fut pour leur déclarer la guerre et pour remporter sur eux une suite de victoires qui n'embrassent pas moins de quatre ou cinq années; abandonné des siens, il suffit seul à tout : il solda ses dettes, dégagea les châteaux et les

terres engagés par ses prédécesseurs, réduisit ses orqueilleux vassaux, détruisit les pillards, rasa leurs repaires, construisit des églises et sut user de tant d'avantages avec une grandeur d'âme qui l'en rendait vraiment digne. Pendant l'hiver de 1355, il se voit derechef en butte à une aggression, bien inattendue cette fois, celle de Guillaume de Bavière lui-même, qui, sans prétexte connu, était venu ravager tout le territoire du prélat. Celui-ci se met en campagne et les réprésailles qu'il exerce des le début, lui assurent bientôt une paix honorable. De grands travaux l'absorbent ensuite pendant quelque temps; mais les hostilités souvent renaissantes de ses sujets et de ses voisins le forcent à tenir la campagne à peu près sans relache jusqu'en 1364, que nous le retrouvons à Avignon. poursuivant aux pieds du Souverain-Pontife le règlement de ses différends avec les chanoines de son chapitre d'Utrecht. Sa cause n'était pas encore près d'être vidée dans le temps qu'Urbain V nomma Engelbert de la Marck à l'archeveché de Cologne; soit que le pape désirat de voir finir l'affaire d'Utrecht, soit qu'il voulût reconnaître le mérite personnel de notre prélat, il gratifia celui-ci de l'évêché de Liége. Jean d'Arkel fit son entrée dans cette ville, le 30 mai, accompagné d'une brillante escorte.

Le pays de Liége n'était pas moins trouble en ce moment par les convoitises de ses ennemis du dehors, que par le travail politique qui fermentait dans son propre sein. Aussi les commencements du nouveau règne furent-ils loin d'être paisibles. Engelbert avait laissé à son successeur la tâche d'achever l'accession du comté de Looz à la principauté. Jean d'Arkel était cependant incliné à ménager la paix; il y eut même quelques conférences infructueuses pour faire terminer ce différend par les lois et le duc de Brabant alla jusqu'à offrir sa médiation; mais Arnoul de Rummen étant devenu plus arrogant que jamais et continuant de faire des incursions ruineuses sur le territoire de Liége, on résolut d'aller l'attaquer dans son château de Rummen, qui fat émporté après neuf semaines de résistance. L'évêque, monté sur un palefroi blanc caparaçonné aux armes de Looz, dirigeait en personne le siége, à la tête de ses sujets. La garnison se rendit à discrétion, le commandant eut la tête tranchée et cent quatre-vingts personnes furent conduites au château de Moha, après quoi les Liégeois mirent le feu au château de Rummen et le démolirent entièrement. Arkel donna en cette circonstance un nouvel exemple de sa modération et de l'élévation de son esprit. Ne croyant pas que la

victoire obtenue par la force matérielle lui donnât un titre de possession équitable, il fit soumettre ses droits et ceux de son adversaire vaincu à une discussion sérieuse et impartiale, qui eut pour résultat d'assurer à l'évêché la jouissance pacifique de la plus impertante de ses provinces.

Mon intention n'est pas de retracer les orages qui troublèrent de nouveau la tranquillité du pays, les troubles suscités à Thuin, en 1372, et les suites fâcheuses de cette émotion populaire qui gagna rapidement tout le pays et qui amena le rétablissement définitif du tribunal des Vingt-deux, créé d'abord en 1343 et supprimé violemment après quelques mois d'existence. On connaît assez cette institution remarquable dont l'équivalent ne se retrouve dans celles d'aucunquitre état monarchique et qui ne disparut qu'à la fin du XVIII• siècle, avec l'antique constitution dont elle avait été l'un des rouages les plus actifs : « Cédant à l'enivrement où la continuité de ses succès plongeait la démocratie, dit M. Borgnet, ce tribunal prétendit, contre la teneur du traité qui l'avait institué, soumettre à sa juridiction le prince lui-même. » Jean d'Arkel résista, et sa résistance sauva le pays du plus grand danger qu'il pût courir alors, celui de rouler dans l'anarchie; il ne put

cependant étouffer une nouvelle guerre civile, dont l'issue lui fut favorable, mais il se montra fort modéré dans ses prétentions; la paix de Caster, en 1376, maintint les Vingt-deux en exemptant le prince et son clergé de leur juridiction.

Ensuite l'évêque consacra tous ses soins à se disposer à une mort chrétienne : ennuyé et fatigué du bruit et du tumulte de la cour, il s'était fait un lieu de retraite au voisinage des Guillemins, dans le faubourg d'Avroi, où il allait chaque jour vaquer à ses exercices de piété et se délasser de ses affaires. Enfin il cessa de vivre le le juillet 1378. Son corps fut transporté à Utrecht et inhumé dans l'église Saint-Martin; ses entrailles, déposées dans un vase de plomb, restèrent à Liége; Loyens, dans son Recueil héraldique des Bourgmestres, décrit sa sépulture et les blasons qui la décoraient, avec l'épitaphe qu'on lisait encore de son temps à l'entrée du chœur des Guillemins.

Van Zomeren, après avoir représenté Jean d'Arkel comme un vaillant homme de guerre qui avait gouverné son évêché autant par le glaive que par la crosse pastorale, dit qu'il laissa un fils naturel, ce qu'aucun écrivain n'avait signalé jusque-là, à sa connaissance. Il est trop vrai que la régularité et la discipline étaient

loin de fleurir alors au sein du clergé régulier et du clergé séculier. La non-résidence, la pluralité des bénéfices et le régime des élections avaient singulièrement multiplié les abus et le désordre ; à ce point de vue, les détails fournis par Brantome, à deux siècles de là, ne sont point un anachronisme dans le tableau religieux du quatorzième siècle; on sait ce que les chroniqueurs liégeois rapportent de quelques prélats et même de simples chanoines, comme Jean le Bel entre autres; Benoît XII, en 1334, avait dû écrire un véritable traité contre les mauvaises mœurs des clercs, et le sentiment populaire était assez éveillé sur ce point pour qu'à Liége même, en 1375, le peuple attribuât ouvertement ses maux à la corruption du clergé; les excès des flagellants inspirèrent à un annaliste contemporain cette réflexion qu'on m'excusera de citer dans le texte original: Vulgus autem apud Leodium dicebat quod kujusmodi plaga populo contigisset eo quod populus male baptizatus erat maxime a presbyteris suas tenentibus concubinas et propter hoc proposuerat vulgus insurgere in clerum, eos occidendo et bona corum diripiendo, nisi Deus de remedio providisset per conjurationes praedictas; quo viso cessavit tempestas vulgi taliter quod clerus multo plus fuit a populo honoratus.

Quelques années auparavant, en 1332, les moines de Lidlum avaient assassiné leur abbé qui les reprenait de leurs scandales et de leurs désordres : « Temps de troubles, s'écrie l'annaliste navré, où les hommes, affolés par l'esprit du diable qui s'était glissé jusque dans les clottres, confondaient dans une sacrilége promiscuité les choses de la terre et les choses du ciel! »

L'existence contestée d'un bâtard de Jean d'Arkel est établie par un acte daté du vendredi après la Saint-Odulphe 1363, cité pour la première fois par Matthaeus dans ses notes sur la chronique d'Utrecht (t. V, p. 356). Dans cet acte, l'évêque fait donation du fief de Rynswoude aux fils naturels de son frère Robert, Robert de Rynswoude et Jean Van der Burch, à condition que s'ils meurant sans postérité, ce fief fera retour à son propre fils naturel, issu de sa chair, Jean de Rynesteyn.

Nous avons vu qu'il ne reste aucun autre monument de l'activité littéraire de Jean d'Arkel que son Ars d'amour; un passage du Magnum chronicon belgicum nous apprend que Pierre d'Hérentals écrivit pour lui un Commentaire sur les psaumes : ce Commentaire éxiste au British Museum, Harley, 3167.

Les deux manuscrits de Li ars d'amours que nous

avons utilisés pour la présente publication font partie de la Bibliothèque de Bourgogne; l'un d'eux a appartenu à Charles de Croy et ce sont les variantes de celui-là que nous avons indiquées dans les notes. Tous deux ont été écrits à la même époque, et avec la même richesse de vignettes, de miniatures, de lettrines et d'arabesques touchées avec beaucoup de finesse et d'esprit. Il sont écrits sur parchemin et se composent d'un peu plus de trois cents feuillets, in-f. L'un des doux porte en marge de l'engin, cette note d'une écriture plus récente, qui atteste que la curiosité d'un chercheur s'y était déjà appliquée, mais sans grand succès : « Contraire d'amours est haine. Heine en tiois « est Henris en françois. Ekeve en retournant est « eveke; et si-croi-je: Henri eveske. Le remanant .adevinez, car jà par moi plus ne scaurez. » Cette interprétation erronée rappelle celle de M. P. Paris, que j'ai citée plus hant. Le texte est précédé d'un répertoire de mots employés dans l'ouvrage avec un sens probablement peu ordinaire; on le trouvera reproduit à la fin de cette introduction, la publication qu'en a faite M. le baron de Reiffenberg, dans les Monuments, etc. (t. VII, p. 92-95), ne paraissant pas dispenser d'en donner une nouvelle édition. Il existe à Paris un LI ARS D'AMOUR.

texte rajeuni de l'original, qui n'a point gagné à cette métamorphose; il est écrit sur papier à la fin du XVII siècle ou au commencement du XVII, et n'effre aucun intérêt sérieux. — Peut-être s'en trouve-t-il d'autres copies dans les grandes bibliothèques de l'Europe; la circonstance que le titre n'est pas indiqué à sa place naturelle est propre à dérouter les chercheurs qui compulsent les catalogues généralement sobres de détails.

J'ai fait remarquer un peu plus haut l'importance du monument littéraire que nous a laissé dans Li ars d'amours, un auteur doué d'un véritable génie. Pour terminer, je rapprocherai comme un curieux échantillon de la marche de la langue française en un siècle, la traduction d'un passage de saint Jérôme que La Salle a encadré à son tour dans une de ses plus piquantes nouvelles. On verra par cette comparaison que la langue de notre écrivain ne manque pas d'originalité et qu'elle a déjà un tour marqué au coin ineffaçable de l'esprit et du goût; voici d'abord la version de Jean d'Arkel:

"Theophrastes, aussi uns philosophes, si demande se li sages doit feme prendre, et comme il die tele est biele, sage, de bonne meurs et de bon linage, et cis soit sains et riches, li sages à chief de fies puet bien prendre autel feme par mariage. Dont, dist-il, tex choses adrechent pau sovent en mariage, par quoi n'est mie seure chose au sage de marier. Li premiers empechemens en mariage si est k'il tolt l'aprendre et l'estude; car nus ne puet estre ententis à ses livres et sa feme. Mout de choses sunt nécessaires en mariage ki greveuses sunt à avoir, si con nobles vestures, ors, pieres précieuses; grans frais i covient, meschine, nourriche, chargable et gengleresse, siergans, cointes, nées et bien servans, ki la chambre bien apareillent, covertoir, vair, courtine de soie, et toutes les choses dont molt sunt, k'il al ostel cointement maintenir sunt nécessaires; et puis toutes les nuit les gengleres complaintes: « Cele est mieus de moi vestue; plus hones-• tement va entre les gens; ele est honerée de tous « et de toutes, et je, très-chaîtive, sui la plus vile et « la plus despite de toutes. » Et puis si dist : « Pourquoi regardiés no voisine? Ke demandiés ore nostre « meschine? Quex fu li consaus que vos à li eustes? » Et se li barons vient dou marchiet u d'une bonne vile, u d'un lointain païs : « Ke m'avés-vous aportet? U sont « cil joiel estraigne; pau, bien me pert, vous est sovent de mi..... .... Povre feme nourir est fort et

coustable; le riche, cerchable et puis mariages n'a point d'élection. Se cis u cele est ireus u ireuse, sote u laide, u orguilleuse u orguilleus, malflairans, queconkes defautes ens ès homs u fems a, après les nueces le connoist-on. Cheval, anes, bues, chiens, pos, caudrons et toutes ostilles de maison, on esprueve ains c'on l'achate; seulement la feme ne li est mie moustrée; par quoi ele ne desplaise, ains k'ele ne soit espousée. Tousjours l'estuet regarder et sa biauté loer, par quoi s'on autre regardoit k'il ne li despleuïst. Dame l'estuet nommer, et par sa sauveté jurer et ke derrains vive souhaidier. Et pour ce k'ele ne mefface, si convenra avoir un espourse ki le garde, desous qui heles maint mal eles ont fait. Quelconques icele ayme, au baron vient à grieté, ki tout l'ostel à agouverner à sa feme lait et li estuet servir ; ki riens en soustenance retient, cele tenra c'on le mescroie et dont tournera à groigne, tenchons et ramprosnes. »

La traduction d'Antoine La Salle, écrite vers 1450, ne marque pas un progrès appréciable dans le développement de la langue; en voici les passages, un peu paraphrasés, qui correspondent au texte précédent:

« Sur ce dist saint Jherosme que Theoffrastus fit sur ce ung livre de Nopces qu'il appella Aureole où il monstre que nul saige homme ne doit espouser femme. Par saige homme, en son parler il entent pour hommes de sciences, disant que trop forte chose est de servir ensamble à femme et à livres. Item dist ancores qu'il y a trop de choses à usage de femmes generalment, c'est assavoir: precieulx vestemens, colliers, chaynes, chaintures d'or, joyaulx et bien encompaygnée; à l'hostel vaixelle, beaulx litz, linges, cambres, tappis, coussins et aultres grans menages, que tres longue chose seroit à racompter; aussi la grosse haquenée, la belle selle enharnechée de très fin drap à gros boullons dorez et esmailliez. Aultrement le povre mary toute la nuyt aura de sa femme en l'oreille les plains, les pleurs et les angoisseux souspirs, disant : « Telle va bien parée et « bien acompaignée, et telle aultre a bien belles haque-« nées et est bien servie à l'enneur d'elle et de son « mary; et l'aultre est la bien vestue : bonnes convoyes « d'or et dorées, colliers, chaynnes, aneaulx et « d'aultres bagues assez. Et lasse! my doulante, je « vois ainsi ou gueres mieulx que une chamberiere, « et ne m'ose apparoir ni monstrer entre les bonnes « gens. » Et lors recommencent ces plains, ces plours et dist que en malle heure fust elle bien née. Et puis

dist encore saint Jherosme: S'il est povre, sera tres

fort de la nourir; et s'il est riche, sera plus fort de la souffrir; car telle femme jamais ne cessera. Et s'il veult estre bien d'elle, il la fauldra tousjours regarder et sa grande beaulté louer, soit vray ou non. Et fault faire feste de sa nativité, cherir tous ceulx qui lui plaira et hayr tous ceulx qu'elle herra. Il faut qu'elle sache tout. Se en l'ostel nul ne luy plaist, elle l'en chassera; se aultrement tu la trettes, elle s'en couroucera; et se elle est layde, tant moins elle ne te plaira; et se elle te plaist, or pense que son cœur pensera. Et puis dit que tres forte chose est à garder ce qui est en cœur deliberé; mais tres chetive chose est d'amer ce qui de tous. aultres est reffusé, ainsi qu'il dist de la chetive femme, quand elle s'est habandonnée et le compaingnon saoullez. Lors il tient son honneur et elle soubz les piez. Mais trop est tart le repentir, fors qu'envers Dieu. Puis dist et conclust en sondit livre : Que vault la fastidieuse garde de la chetive qui ne se veult garder? Et s'il advient qu'elle te soit bonne, doulce et humble, laquelle est oysel qui ne se troeuve pas souvent, s'il advient qu'elle soit malade, il fauldra que tu soyes malades aussi, et que tu ne t'en partes, ou il te sera bien reproeuchié. » - Puis les plaintes incessantes : « Celle-« là se montre en public avec grande élégance; celle-

- « ci est honorée par tous; moi, pauvre misérable, je
- « suis méprisée dans les réunions de femmes. Pour-
- quoi regardais-tu la voisine? Pourquoi parlais-tu
- avec une servante? En revenant du forum, qu'as-tu
- \* apporté? » Nous ne pouvons pas avoir un ami, pas un compagnon. Portez de l'amour à quelqu'un d'autre, elle s'imagine que c'est avoir de la haine pour elle, etc. »

## GLOSSAIRE

Asis, c'est c'aucuns ait manière aparellie d'aucune cose dire ou faire et s'est à chou ables.

ABSENS, nient ensanle, u enjus.

APPETIS, une manière de desirer.

APPETENT, desirent.

APPETIVE, desirant.

AMOURS AMIABLE, amours honneste.

ACCEPTABLES, plaisans.

APPECTIONS, si com manière de desirer u de vouloir u estre en kaitif estat ententif.

ABSOLUEMENT, simplement u sans autre estraingne regard.

ARTHERES, vainnes en esqueles li poouls est. Abbilités, estre abbles. AFFLIS DUREMENT, par desirier meüs.

Affirmations, cose afermée.

Aversités, cose greveuse.

Aprehentions, cose en le connissanche rechiute u ensprise.

Arbitres, pooirs ensi u autriment faire, u estre mis en autrui.

AFFABILITÉS u AFFABLES, delitables en paroles.

Amités, aloiance u compaignie.

AFFLIXIONS, grieté de cors.

Accidens, cose qui sourvient à nature parfaite, ki de celi se puet partir sans li corrumpre.

Animans, metans arme u vertu d'arme en aucun cors.

AVERTIST, ki prend warde.

Benefisces, biens fais par raison et selonc chou que on doit, u biens recheüs.

Continuans, joignans.

Continuance, l'une cose estre après l'autre u près de l'autre.

Concupiscence, amourous desirs de delis de cors.

CAUSE, chou ki le cose fait u par quoi elle est faite u de quoi ou qu'ele est.

COMPRENDEMENT, chou que on connoist ou prent:

Conversations, c'est ensanle ou demorer ou manoir.

CULTIVERS, gaaigniers par labeur terres ou vignes u teuls coses.

Contens, souffist u tient pour assés, u despis.

Compations, manière de doloir, non mie de granment.

Consolations, confors de meschiés.

CONTIENT, a en lui.

Constans, fermes, sans mouvoir.

Comparisons, si comme prisier u loer, u mettre l'un contre l'autre.

Contrairietés, contraires coses,

Conjunctions, cose à autre joindre ou jointe.

Conceptions, cose conchiute u comprendre u connoistre.

Collations, manière de comparer une cose à une autre.

CIRCONSTANCE, pluiseurs manières ki à aucune cose apartient.

Conjuncturations, avis ment chiertains d'aucune cose.

Corruptions, destruisemens.

CORRUMPENT, destruisent u font jugement contraire à raison.

COMPETENS, souffisans.

Confusions, manière d'abaubissemens u de vergoigne.

COMMUTATIONS, canges d'une cose à une autre.

COMMUNICATIONS, manières d'iestre ensanle, commun.

Convertis, li contraires de chou qui dit fu devant u fait.

CONNATURÉS, sanslans à se nature.

Considerations, rewars u avis.

DIFFERENT, dessannable u divers à autre.

Deliberations, pensemens u avis.

DOCTRINE, apresure.

DESPERATION, desperance.

DESTINCTE, devisée u bien faite connissaule.

DIFFINITIONS, est une manière de respondre par lequele on fait connissaule une cose que c'est.

DIGESTIVE, une vertus ki dekuit le viande ou bousgnench.

DISCIPLINE, kastiemens.

Defraudés, avoir perdut u que on n'ataint mie sen pourpos.

Dispositions, tele ordenance u manière.

DIGNIFIE, se fait digne u pour digne se tient.

Detractions ou Detraians, amenrissans autrui biens fais u loenge.

DISTRIBUTIONS U DISTRIBUANS, departans.

DEMOUSTRISONS, est une raison u uns argumens que on ne puet par raison contredire.

Discrétions, savoirs u avis.

Dissolus, nient ordenés u sans manières.

DIFFICULTÉS, force u grevance forte.

DEPOSTUET, avoir perdue le possession.

DESCRIPTIONS, manière par lequele on fait aucune cose en aucune manière conissaule que celle cose est.

ESPECIAL, si com par li u deviseit.

Equivoque, un nons qui senefie pluiseurs coses iuwelment.

Equivocations, manière qu'une cose est dite de pluiseurs.

EXPERIENCE, esprove.

Espesce, cose si com d'une nature u sanslans à aucune nature.

ERRANS, fourvoians u defaillans.

ERREURS, dechevance u decevemens.

Entrepretur, jugeur u disant des coses.

Escoulourians, cose si com courans u movans legierement.

Edepisces, ouvraiges u cose ouvrée.

Extimations, quidières.

Extremités, li courons d'aucune cose u li courons dont il i a un moyen entredeus.

EXTIMER, donner pris u prisier.

Excellences, sormontans u sourverains d'autre.

Essence, nature d'une cose.

ELECTIONS, maniere d'eslire.

Exercice, manière d'usaige u cose usée.

EFFET, chius qui d'aucune œvre vient.

Encité, emmuet.

Equinoxial, c'est li chercles que li solaus descripst et fait entour le terre quant il le jour et le nuit juwerels (iuwele?)

Entrepretant, jugant, avisant u opinions ayans.

EMPETRER, aquerre.

Errs, chou qui est trop.

Encitemens, esmovemens.

Evanuist, voist à nient.

EXTIMATIVE U EXTIMATIONS, quidresse u quidières.

Executive, metant à cevre.

ETERNE, ce ki a possession de vie et d'estre et de toutes ses coses tout ensanle sans terme.

Fins, ce pourquoi on œvre u c'on entent à avoir u chou ki est à derraing.

Flumatike, complexions iaueuse.

Feminastre, cevre u manière de femme.

FANTASIB, estre u virtus qui conjuint les ymagenes sencieules ensanle.

Fixions, cose fainte.

FACONDE, bien parlers u bien parolé.

FRAUDE, barras u boidie.

Fourmele, virtus qui est fourme.

GENERAL, communement u en commun.

GENRRE, si com estre d'une nature.

GENERATIONS, engenrremens.

Horreurs, manière de desdaing.

Injures, tors, grieté u male raisons.

Inmortalités, ki ne puet morir.

IMAGINATIONS, est une virtus ki comprent, rechoit u connoist les ymages des coses senties par les sens.

Impossible, chou ki estre ne puet.

Injuste, ce qui est encontre raison.

IMPRESSIONS, cose emprentée.

Ignorance, nonsachance de ce que on doit savoir.

Indifferent, nient certain u ce ki est ausi bien pour l'un ke pour l'autre.

INFINITEIS, cose sans fin.

IMPÉTURUSE, soudainement, sans avis aucune cose faire u entreprendre.

INOCENSCE, nient grevans, sans avis.

Intrepretations, c'est faire savoir qu'une cose senefie.

Institutions, cose estaulie.

Injustifications, œvre de injustice, volentrieve u de cose injuste.

IDOYNES, souffisans u vallans.

KAVILLATIONS, baras, cunchiemens, sotieulties.

LIBERTÉS, francise.

Magnanimes u Magnanimité, ensi k'uns grans coraiges.

MEMORE, souvenance tantost d'aucune cose.

MULTITUDE, plentés.

Manifeste, conneute u aperte.

Momens, une partie dou tans ki ne puet estre partis.

MULTIPLIE, faite pluiseurs u engrangie.

Moleste, grieté en fais u en dis.

Meurs, coustumes u manières u œvres ki font à prisier.

MANIFESTER, faire connissaule.

Mansuétude, debonnairetés.

MANIFESTER, descovrir.

Necessaires, ce ki est fait par force u ki autrement ne puet estre.

NEGATIONS, cose noise u c'on ne connoist u aferme.

GLOSSAIRE.

OPINIONS, fermes quidières.

Occupations, ensoingnance u estre embesoigniet.

Possessions, manières d'avoir quelconque cose.

Perseverance, fermement demorant.

Prosperités, bonnes fortunes u bonnes aventures.

PRIVANCE, nient avoir u avoir perdut u estre depostuet.

Philosophie, amours de savoir, de viertut ou de verité.

Possible, chou ki estre puet.

Proportions, rewars, mesure d'aucune cose.

Privé, toot u destruit.

PRIVATIONS, toute u destruisemens.

Perpections, cose parfaite.

Passions, soufrance.

Pluralités, coses pluiseurs.

Principus, commencemens.

Participations, parchonnie à autre.

Poissance dist on le viertu selonc lequele on est souffisant, souffrant et connissant aucune cose, si come virtus de véir ou d'oïr.

Proprietés, ce ki est propre.

Persecutions, grietés, males aventures.

PERPETURLE, durans à tousdis.

LI ARS D'AMOUR.

Particuler, ce ki est un u singuler.

Prodiges u Prodigalités, fools larges u folle largecce.

Pompe, manière orgilleuse.

Parvificans, pou faisans.

PRESOMPTUBUS, outrequidans.

Pusillanimités u Pusillanimes, pauvres coraiges u petis.

Pertinace, propre sens u aboutis.

PERSEVERANCE, ferme demorance.

Publié, denoncié à commun.

Quantités, grandecce.

Quidités, chou que li cose est u se sustance.

Reperke, reliute ou redite.

Reverence, une manière d'obeissance faite si com aucune manière de doutance.

REMINISCENCE, recors. d'aucune cose par mamère d'enqueste, par raison.

. REDONDANCE, redondirs.

. Refections, remplissemens u soutenance présist.

RECTIFIENT, font droit.

Relatif, une cose ki est en regard à autre.

Spéculations, estre en estude u en pensée as coses clergauls u devines.

SENSIBLE, connissance de cors u de sens.

SUPERFICIAULMENT, le commencement u chou ki est u sanlle deseure u primiers apert.

Sourhabondance, chou ki trop est et sourmonte, u sourmontance.

Songieuse (spongieuse), si comme esponge.

SENSUALITÉS, œvres de sens u d'aucunes viertus.

Subjet, cose d'aucune nature propre.

SOPHISTE, doubble u cuncieresse.

SUPPOSER, mettre aucune cose u dire ensi com ele fust.

SILOGISME U SILOGISIE, uns argumens u une raisons faite par diverses propositions.

Suppositions, cose supposée.

Sodomite, chius ki use de malle com de fumiele.

SUPERFLUITÉS, outraiges, trop grans plentés.

SEPTENTRIONS, li partie dou monde vers l'estoille tremontaine.

Tribulations, tribous, mesciés, maises aventures.

Temporeus, dou tans.

Transmutations, une cose muée en une autre u muer.

Transformer, en autre cose muer.

Unités, si com un.

VICTORE, vaincre u avoir vaincut.

Visces, mefais u mauvaisties.

Universele, commune et générale.

VIVIPANS, donans vie u tenans en vie.

VÉGÉTATVE, virissans.

VIOLENSCE, manière de force.

UTELE (utile), profitable.

VISIRUS, mavais.

Unions, manière d'estre un.

# LI ARS D'AMOUR,

DE

# VERTU ET DE BONEURTÉ.

### LI QUARS LIVRES DE LA SECONDE PARTIE.

#### CHAPITRE PREMIER.

Cis livres détermine d'aucuns habis, dont li uns sunt ensi ke virtus moraus et li autre sanient sormontant et cis premiers capitles détermine de vergoigne <sup>1</sup>.

Et puisque parlet avons des moiiens ki sunt vertus, ça après si parlons des moiiens ki font à loer, et si ne sunt mie vertus, et d'aucuns ki sunt les vertus moraus sourmon-

<sup>4</sup> Cfr. Aristote, Mor. à Nicom., IV, ix, 1-7, et S. Thomas, Somme théol., 2° s., 2° p., q. cxliv.

LI ARS B'AMOUR. - II.

tans, ensi comme de vergoigne; de laquele vergoigne nous ne devons mie parler ensi con d'une vertut, car ele sanle mieus estre passions u soufrance ke vertus, et ce puet-on moustrer. Car vergoigne si est cremeurs de confusion; cis ki se vergoigne, il crient k'il n'ait aucune confusion u honte. Puis dont ke vergoigne est cremeurs, et cremeurs est passions, si con deseure est dit, vergoigne dont sera passions. Une autre raison i a : les muances de cors si sanlent mieus estre par passions et si le sunt ke eles ne facent par vertut. Or est à vergoigne ajointe une muance de cors, ensi con rougirs, laquele sanle mieus estre et est passions de cors que vertus. Car quant aucuns se vergoigne, c'est pour aucune chose de defors si comme honours u pour richeces; dont li esperit et li sans ki dedens les gens est, se muet à issir hors; dont on rougist. Et cis movemens si est par le passion et le désirier k'il a as choses : par ce sanle vergoigne estre passions et nient vertus. Et ceste vertus n'est mie afférans en tous eages, mais à jouenenchiaus est-il bien avenant k'il se hontient, premiers par le propriété de la jouence, pour ce ke li jouenenciel, pour le chaurre de lor eage, vivent selonc lor passions et lor désirier, dont il sunt molt apareilliet à pecchier, et de ce suntil molt par vergoigne restraint. Car il criement vergoigne ensi con chose déshoneste: et pour ce affiert vergoigne ens ès jouenes. On sieut aussi les jouenenciaus ki se vergoignent loer, si con chiaus c'on tient k'il doient bon devenir et vertueus. Mais à vielle gent n'affert mie vergoigne, ne nous ne les loons mie pour ce; car nos ne quidons mie k'il lor conviengne aucunes déshonestes choses faire, pour lesqueles on se vergoigne. Et pour lonc tans k'il ont vescu, nos quidons k'il esprové soient en le faire k'il doient; dont il ne doivent chose faire dont vergoignier se doient; et pour ce

que li chaurre del eage est passée, si créons ke pour passion ne désirent-il ne ne doivent désirer nule chose déshoneste à faire, asqueles vergoigne s'ensieut; par quoi il apert ke n'est mie bons signes de preudomme viellart estre vergondeus. Et de ce s'ensiut qu'à viertueus n'apertient point vergoigne. Car vergoigne si est en regart des malvaises choses; car en ce c'on crient c'on n'ait mal fait, si a-on vergoigne, et les œvres des viertueus, si con dit est, sunt bonnes. Car vertus, si con dit est devant, est cele ki celui parfait ki l'a, et la œvre le rent bon : dont il apert ke vergoigne n'afiert mie au viertueus, cui œvres sunt bonnes; et ne mie sanplus celes bonnes il fait, mais aussi se garde de teles à faire ke les gens porroient quidier k'eles fuissent malvaises. Par quoi li vertueus ne se vergondist nient plus ens ès œvres, lesqueles sans plus selonc l'oppinion des gens sunt malvaises, k'il fait ens ès simplement malvaises. Car il ne fait les œvres ne malvaises simplement, ne selonc l'oppinion des gens. Et s'aucuns voloit dire ke vergoigne est covenable au viertueus, pour ce s'il fait nules de ces œvres malvaises k'il affiert k'il se vergoigne, ne esse mie voirs. Car vergoigne proprement à parler et regarder, n'est fors pour les volentrives défautes desqueles on doit les gens blasmer, et che si est au viertut contraire k'aucuns œvre volentrievement mal, par quoi vergoigne n'est mie au viertueus afférans. Autre chose seroit à dire se vergoigne estoit des choses ki avenist par nient volenté, ensi con maladies, ki nient volentrivement vienent as gens, ki à vertueus et à sain pueent avenir, si k'il défaillent dou moiien ki est santés; mais ce ne fait mie li vertueus k'il défaille de vertut, ne de ses œvres, car volentrivement œvre; dont se c'estoit voirs ce que dit est, k'au vertueus fust vergoigne convenable, pour ce s'il fait aucune œvre dont on se doie vergondir, k'il se vergondist, li vertueus ne seroit bons, fors par supposition et par si, en tel manière que s'il œvre teles œvres, c'est malvaises, il se vergondist, c'est par si, et ce n'apartient mie au vertueus. Car li vertueus si est simplement vertueus, et n'est mie par si ne par supposition. Par quoi bien apert que vergoigne n'apertient point au vertueus. Aucuns si poroit aussi dire : nient vergondir de males œvres est maus, et par ce sanle-il que vergoigne soit vertus; mais il ne covient mie, car vergoignier et nient vergoignier supposent aucune œvre malvaise ki n'est mie afférans au vertueus, laquele toutevoies supposée mieus vaut que ele soit par vergoigne déboutée que ce c'on n'i face force par nient vergonder. Ki as délis de lor char servent et vergoigne en sus d'iaus ont long boutée, ne mie sans plus il ne se duelent de ce qu'il ont droiture laissie, mais encore del uevre vergondeuse il s'esjoissent, et c'est très-grans maus. Bone est la vergoigne ki fait fuir les pechiés. Et par ce que dit est, apert ke vergoigne n'est mie vertus, car s'ele estoit vertus, ele seroit ou vertueus. Et sanlant poons veoir en continence, laquele, encore fache-ele à loer, n'est mie vertus, mais ele a de vertu aucune chose à li ajointe, en tant ke li continens, encore soit-il durement meüs par passion et désirrier, ensiut-il toutesvoies droite raison et ce apiertient à vertu. Et selonc ce k'il suefre grans movemens et grans désiriers, dont durement est passionés, il est défaillans de vertut, et de ce parlerons ci-après. Et ensi apert ke c'est vergoigne et encore face-ele à loer et ses contraires à blasmer, n'est-ele mie vertus.

## CHAPITRE II.

# Cis capitles met une division 4.

Puisque parlet avons des vertus moraus ki principalment sunt selonc passions, selonc ce que li appétis sensibles obéissans à raison est selonc raison rieulés, après affiert à parler d'aucuns habis, dont li un sunt mains ke vertus parfaite et li autre sanlent sourmontant, et ensi des visces; et ce puet-on faire en tel manière connissaule. Nous véons k'ens ès gens a ensi con double nature et deus vertus. Li une si est li entendemens, ki est vertus sans matère, selonc cou que les gens sunt sanlant à Dieu et à ses angeles; l'autre si est li cors, ki est de matère corporable, selonc laquele les gens ont sanlance as bestes; et de ces deus natures sont les gens faites; dont nous poons rewarder ens ès gens trois choses: u l'entendemens, ki sovrains est, selonc lequel les gens ont sanlance à Dieu et à ses angeles; u le cors, selonc lequel les gens ont sanlance as bestes ki sentent et vivent; u selonc ce que de deus natures est faite une tierche, si ke li entendemens soit en cele tierche nature souverains, et li cors et ses vertus soient à li obéissans. Et ceste est la propre nature des gens, selonc ce que del entendement et dou cors nous prendons une tierche nature. Et selonc ces trois manières nous poons prendre trois manières de vertus ens ès gens; car nous poons prendre ens ès gens vertus si bonnes et si

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cfr. S. Thomas, Somme theol., 1re s., 2r p., qq. Liv, Lviii, Lxvi, passim.

nobles k'eles ne sanlent mie estre faites par les gens, ne ke de lor nature ces œvres puissent estre faites, pour la grande excellence que eles sanlent à avoir deseur les œvres de commune nature des gens; dont on tient tes œvres si con pour divines et par Dieu faites, si con on dist que ce sunt vertus divines. Et selonc la nature des gens, ki de deus est faite, ke nous poons apieler nature commune des gens, poons prendre les vertus moraus, desqueles nous avons parlet, et à ceste est malisces contraires. Et selonc ceste meisme nature, poons prendre aussi une manière de vertu ki mie n'est parfaite vertus, ains est nient parfaite; et cesti poons apieler continence, c'est-à-dire c'on se contient, ne ne faiton mie ce c'on avoit en volenté u che à quoi on estoit meüs. La tierche si est ne mie selonc ce que les gens ont entendement u commune nature des gens, mais droit selonc ce k'il ont la nature del entendement et des gens laissiet et guerpit, et se délitent en choses nient covignables à humaine nature, si k'en mangier tiere u charbons u en user de masles pour femele : et ce muet de corruption d'aucun principe en la semence, u pour autre cause, ensi ke dit sera chi après. Et ceste manière n'est mie vertus, ensi ke nos avons parlé de vertu; mais pour ce c'on œvre selonc li, et œvre n'est mie sans vertut, si esse une manière de vertu de bestes et nient de gens : et cestes a à non bestialités, c'est-à-dire œvre de biestes, et ceste est contraire à la vertu divine. Dont nos poons dire k'ens ès œvres ki par meurs et acoustumances pueent estre aquises, trois choses font à fuir : malisces, incontinence et bestialités. Et les trois à cestes contraires sunt : viertus ki est contraire à malisce, et continence ki est contraire à incontinence, et à bestialité la vertus divine, qui est ensi con sourmontans la commune nature des gens.

# CHAPITRE III.

Cis capitles manifeste aucun membre de le division i.

Et aussi ke nous véons ens ès gens ke les affections et li désirier de la partie corporele et sensible des gens est aucune fois si corrompue ke ele ataint près à la naturo des bestes, aussi la partie raisonable des gens, ki est li entendemens, aucune fois si est parfaite et confermée k'ele passe le commun usage et la nature des gens, en tant ke ses œvres sanlent estre divines, à la sanlance de Dieu et de ses angeles faites, passans la nature des gens. Et cestes sunt les œvres divines, lesqueles nos disons milleurs ke les vertus humaines ki sunt selonc nature des gens commune, si con il avient à aucuns asqués Dieus envoie si grant grasce qu'il font œvres sourmontans la commune nature des gens, si k'il avint à saint Nicholai, ki ens ou bierchuel gisant, n'alaitoit c'une fois le merkedi, et le venredi aussi une 2. Et tex vertus divines sunt d'espécial grasce de Dieu ens ès gens envoiies. Et se les gens par bonnes œvres ovrer teles vertus aquièrent, si en covient-il le commencement estre la grasce de Dieu. Si comme il apert en ciaus ki par bones œvres ovrer sunt à ce venut k'il font œvres la nature commune sourmontans; si con li saint ki les mors resuscitoient, les avules 3 renluminoient, et autres œvres la nature com-

<sup>1</sup> Cfr. S. Thomas, Somme theol., 1re s., 2ep., qq. xliii, i.xvii, passim.

<sup>\*</sup> Ce trait a déjà été cité. Voir t. I, p. 209.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Var: aveugles. (Ms. Croy.)

mune sourmontans faisoient, par che k'il s'estoient fait par lor bones œvres si con devins. Et comme, si con dit a estet, ke volentés par nécessités est meüte de bien tel k'en lui n'a ne avoir ne puet nule défaute, ki fins derraine est de toutes choses, la raison de nostre connissance par sa grande excellence sourmontans, si con Dieus, et en cest bien volentés tenge par nécessité, si ke s'aucune chose vieut, si ne puetele voloir le contraire; et par autres biens aussi volentés soit meute, ne mie par nécessité, mais par delivre pooir s'assent u désassent, liquel dou tout ne sormontent mie le connissance de la raison humaine, mais par entendement et humaine raison puet estre compris et conneüs, selonc ce k'à la sustance del entendement humain apertient à connoistre. Car ce ke à vertus entendables et à vertus de meurs est offert et avant mis, est chose ki par raison humaine puet estre pris et conneüt : et les gens à ce bien et cele fin ki lor est con naturale et possible, naturalment sunt ordené et encliné; et ensi con par naturale enclinance les gens sunt ordenet au bien et en le fin ki lor est con naturale, ensi est-il nécessaire ke par aucunes vertus nature commune des gens sourmontans, les gens soient ordené et tengent ou bien et en la fin nature humaine et connissance sormontant. Or sunt les gens ordenet en le fin et au bien ki lor est con naturés selonc deus choses : premiers selonc raison et entendement, en tant que li entendemens contient en lui les premerains principes universels de nous conneüs par le naturale lumière, ki est en l'entendement, par lesquès principes raison va avant et argue ens ès choses spéculatives et pratiques; la secunde si est par droiturière volentet, ki naturalment tent en bien raisonable; mais ces deus choses défalent del ordene ki est à bien et le fin et le bone eurté sourmontant comme nature, selonc ce ke sains Pols

dist: car iols 1 ne vit, ne oreille n'oït, ne en cuer d'omme n'entra che que Dieus a apareilliet à ciaus ki l'aiment 2. Et pour ce covient-il ke tant que à ces deus, aucune chose as gens deseur lor nature lor soit ajoustés pour eaus ordener en le fin lor nature sourmontant. Et premiers, tant k'al entendement sunt ajoustet as gens aucun principe nature sourmontant, liquel par divine lumière nos sunt fait connisnissable, si con sunt les choses créables, dont fois et les créances sunt, si con li fois des juis et des crestiiens, lesqueles par les saintes gens et les prophètes, par divine lumière et vertus eaus le vérité faisant connissable, ont esté données 3; ne li dit de ciaus de gens entendables ne doient estre refusé, ki par lor excellentes œvres, nature et raison commune sourmontant, moustrent que lor paroles sunt et estre doivent véritables, si con de sains et de prophètes, les œvres desqués nature commune sourmontant et miracles faisant en pluiseurs lieus ont esté connissable. Et aucuns dist: « Je ne le croi point, je ne vi onques nul; ne ne vi onques miracles; ne sui-je uns hons comme autre, pour coi ne voi-ge ossi bien ces merveilles comme autre? » O fols! Quides-tu ke toutes gens à rechevoir la divine lumière soient able? Nenil! Li solaus par ses rais est l'air enluminans, et si luist sour une piere; mais li rais entérinement l'air enlumine et le trespasse par la naturele sanlance ke li airs, ki est spiritueus, a au rai; ensi n'est-il mie en la piere : car encore luise-il sour la piere, ne l'enlumine mie dedens ne ne trespierce pour la grossece de la piere et sa nature au rai contraire : ensi est-il de chà, ke jà soit che

<sup>1</sup> Var : ieus. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I Cor., 11, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S. Thomas, Somme théol., Ire s., 2° p., q. LXII, art. 3.

chose ke la divine lumière partout si luise, n'enlumine ele mie l'ame orde et ville, endurcie et oscure par pechiet et ki del tout entent et se met as choses corporeles et d'eles s'ensonnie: car trop a entre tele ame et tel lumière grant différence, ne tele ame tele lumière n'a pooir de rechevoir; car tout che k'en autre est rechut, est rechut par le manière dou rechevant, ne mie de la chose rechute. Dont il covient tel rai en tele ame oscure oscurchir. Dont mie n'est merveille se mout de gens de la divine lumière rechevoir sunt défaillant; car li pluiseur ont les ames oscures. L'ame du saint home dist plus de voir k'il soet ne facent ki sunt assis pour gaitier 2. Mais à ciaus la divine lumière est aparant qui armes sunt pures et netes de toute ordure et de pechiet mondes, de choses terriennes et de lor œvres pau soignans, si ke cis rais entérinement l'ame enlumine, en li les vertus et connissance divine ens fondans et envoïans. Nous ne poons mie à un seul regart clarté et ténèbres regarder; car quant en ténèbres li ieus est fichiés la lumière s'enfuit, et quant à la clartet de la lumière se retorne, li umbres de ténèbres se départ. Ensi ki à ténébreuses choses terrienes son entendement aploie, en sus de lui la clartet de la divine lumière enchace. De tant ke li sainte pensée de la noise de concupiscenses temporeles se refraint 3, de tant plus-vraiement les choses entérines et divines connoist, et de tant plus liement à celes de dedens voelle, k'ele de le nient paisiuleté de choses de defors se repont. Quant la pensée humaine à hautes choses se met, desous li sont toutes choses de defors ki contre li se muevent. Et quant

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var: seet (septem.) (Ms. Croy.)

<sup>\*</sup> Bccli., xxxvii, 18.

<sup>3</sup> Var : restraint. (Ms. Croy.)

ele est en la hautece de la contemplation eslevée, de tant li meismes de ses outrages plus se tourmente k'ele connoist estre mains noble et bon che k'ele a amé. Dont nos devons en quanke nous faisons enquerre la force de la souraine volenté. Mout est aussi grans outrequidance pour ce, se je n'entens les choses divines u ne connois, ki par les saintes gens, lor paroles par excellentes œvres véritables démoustrans, ont estet mises en escrit et de pluiseurs entendans, liquel le vraie lumière de rechevoir ont eut pooir, ont esté con vraies rechutes, par outrage eles noiier et tenir pour fausses. Prendons garde as choses ke cascun jour véons, se n'estoit l'acoustumance, point ne le creriens. Ki onques de feme ki eüst portet enfans n'eüst oït parler, ki li diroit d'un homme parfet, ke cis eüst esté ou ventre de tel feme nuef mois, et ensi engenrés et de tel matère, ki le poroit croire? Ne d'un oef ki creroit k'uns cos en venist, u d'une petite glans uns grans kaisnes? Laissons dont nos fols quidiers et ne tenés mie pour faus çou que milleur et plus sage de nous ont seut et savoir pueent. Ki puet le parfondece dou savoir de Dieu mesurer? Ki puet les grans repostailes de ses secrés savoir? Ki fu ses consilliers as choses créer et ordener? Queus entendemens créés puet le hautece de sen entendement comprendre? Créons dont fermement cou ke de meilleurs et de plus sages a estet pour voir tenut. Ki poroit croire ke cil ki les saintes paroles ont dites fuissent fols? Et ki poroit aussi croire ke li plus sage et plus poissant, ki ces paroles ont pour vraies rechutes, et à quel tens les merveilles ont estet, et à leur tens ont estet mises en escrit, aient estet trestout déchut? Dont nous ne devons mie croire tant no propre sens ke nous noïons che que de plus sages de nous a estet otroiiet et tenut pour vrai, encore ne le puissons par nostre entendement comprendre, et ki nos ordene et adrèce au bien et en le fin nostre naturele connissance sourmontant. Et de çou avient pour çou k'aucun ne pueent estre entendu k'à pieurs desplaisent li fait et li dit des milleurs. Aucune chose par les grans est ouvrée, ki à meneurs sanle erreurs et maus. Moult de choses sont dites par le fort ke pour che li foivles les devige ki ne les connoist. Et pour ces choses dist Avicennes: « Sachiés le plus de ce ke li peules dist et aprueve estre voir, ne ce ne refusent fors cil ki voelent sanler philosophe, par ce k'il ne connoissent le cause des choses et lor ocoisons. Et nous véons k'uns hons sourmonte si un autre en sens, k'il sanle ke li uns soit si con fols; pourquoi ne porroit uns autres che sage aussi sormonter? »

#### CHAPITRE IV.

Cis capitles moustre ke selonc volenté nos sunt aucunes choses ajoustées nostre nature sormontant <sup>4</sup>.

Selonc volenté aussi nous sunt aucunes choses nostre nature sormontant ajoustées, ki en le fin nature sormontant nos ordenent. Car volentés est ordenée à cele fin, et tant k'au movement del entention en cele fin tendant, si k'en che ke possible est en aucune manière d'ataindre, laquele chose apartient à espérance. Car par l'espérance ke nous avons de ce sovrain bien ataindre, nostre volentés

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Pour ce chapitre et les suivants, csr. S. Thomas, Somme théol., 1<sup>re</sup> s., 2<sup>e</sup> p., qq. lxii à lxviii, passim.

si tent en li. Et volentés aussi tent en cele fin souvraine tant k'à une union spirituele, et ensi k'une chose à faire par une manière d'iestre transfourmée en tele fin, laquele chose est faite par charité. Car li appétis de chascune chose naturelement se muet et tent en le fin ki li est con naturale. Et cis movemens si vient de naturele sanlance ki est de la chose à le siene fin, dont par charitet nos sommes transfourmet et muet en cele fin sovraine et en l'ymage de Dieu, à lequele par désirier nous somes meüt. Dieus n'est mie mués en nous, mais nous sommes muet en lui, car li espirs ki à Dieu s'ahiert est fait uns avec lui. Dont tex gens on tient si con pour divins et dist-on k'il sunt fil de Dieu. Dont veoir poons ke trois vertus sunt à nostre vertut ajoustées. ki ens ou sovrain bien nostre nature sourmontant nous ordennent, c'est à savoir, fois, espérance et carités. De ces trois vertus est doubles ordenes, c'est de génération et de perfection. Se nous les prenons selonc ce ke eles sunt engenrées, selonc ce c'on prent ke li matères est premiers ke la fourme et nient parfait premiers ke parfait, ensi en une meisme persone fois si est premiers k'espérance et espérance premiers ke charités, tant con pour lor œvres : car li abit de ces trois vertus sunt ensanle de Dieu envoiiet. Or ne puet noviaus apétis en aucune chose tendre, en espérant u amant, se ce premiers n'est compris u conchiut par le sens u l'entendement. Or comprent et conchoit li entendemens par foi cou k'il espoire et ayme. Dont fois, selonc l'ordene de génération, est premiers k'espérance ne karités; par che aussi k'aucuns ki ayme aucune chose le comprent u connoist, si comme aucun sien bien. Et pour ce k'aucuns espoire, ke possible li est d'aucun bien à avoir et ataindre, il tient et croit ce en quoi il a espérance aucun sien bien. Dont de ce meismes k'aucuns espoire d'autre il est meüs à

celi dont il espoire amer. Et ensi espérance est première ke charités, selonc ordene d'engenrure, selonc les œvres : mais selonc l'ordene de perfection, charités si est devant foit et espérance, car fois et espérance par charité sunt formées et perfection li aquièrent. En tant est charités racine et orine de toutes vertus k'ele est fourme de eles. La forme des vertus, ke les bonnes œvres d'eles soient selonc raison à bonne fin ordenées, et maiement à la souvraine, nostre nature sourmontant, ki est Diex, laquelle chose si est faite par charité; car la charités u li amours ke nos avons à Dieu, toutes nos bonnes œvres selonc raison en lui ordenne. Sains Pols si dist: « Se j'ai atempranche, justice, foi et espérance, et tous autres biens et je n'ai charité, je sui niens 1. » Par che moustre-il bien ke charités est rachine de toutes les vertus. Fois, si con dist sains Pols, est subtance des choses espérables, argument des choses nient apparans 2. Substance est dite fois, pour ce ke c'est li fondemens soustenans l'édifice spirituel, liqués est grasce et gloire: fois si fait les choses espiritaules sen aucune manière en nous estre par grasce et en après par gloire. Des choses espiritaules 'est dit, pour ce ke fois, par assentement, fait en nous estre les choses espérées. Argumens est dite fois, pour ce k'ele argue le pensée, la volenté et l'entendement à croire les choses ki nient n'apèrent, et prueve des choses nient apparans k'eles soient ensi con on en parole. Nient apparans dist-on, pour che ke fois par sa lumière et sa vérité fait les choses manifestes ki nient

<sup>4 1</sup> Cor., xiii, 1-4.

<sup>\*</sup> Hebr., x1, 1.

<sup>.</sup> Var : espéraules. (Ms. Croy,)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Même variante.

n'apèrent, et présentes, et passées, et celes à venir. Entre oppinion, foit et science a différence : opinion si est d'aucune chose c'on cuide estre ainsi, et si se doute-on que li contraire ne soit u estre puist : ensi ke se je avoie oppinion ke li solaus fust plus grans de la terre, et toutevoies je cremisse et eüsse doutance ke ce poroit estre faus et ne fuisse mie certains: savoirs, largement pris, si est quant on a d'une chose si ciertainne connissance, c'on ne se doute point de son contraire. Fois u créance si est quant la chose dont on n'a mie ciertaineté, on tient pour si ciertaine ke de li n'est nule doutance, ne sen contraire on ne croit. Si ke toutes gens ki foi ont, croient k'après ceste vie as bienfaisans iert rendus mérites de lor bienfais, et as malvais pour lor malisces maus; et pour çou dist sains Augustins : « La fois n'a point de mérite, là humaine raisons moustre expériment. » Et espérance selonc che ke chi le prendons est ciertaine atendance de la bone eurté ki après ceste mortel vie est à venir, de la grasce de Dieu et de ses propres mérites de cascun venans : u espérance est hardemens de corage de la largece de Dieu conchiute d'avoir la vie pardurable par bonnes desiertes. A coupe u à meffait chascuns est amenés u par délis à poursivir, u par cremeur est vencus. Et quant à nos corage nos malvaises œvres par repentanche nos ramenons, de grans plains u pleurs tantost nos nos confundons; mais quant li espirs drument la pensée de pénitance a entrepris, toute la joie repréhendaule en li partrouble, si ke pau de chose fors ses meffais plourer loist. Il sunt aucun ki ne mie sans plus il ne pleurent lor meffais, mais aussi eaus loer et deffendre lor meffés ne ciessent, et quant li meffais est deffendus s'est-il doubles. Pechiet à pechiet ajoint, ki ses malvais fais deffent. En quatre manières fait-on pechiet en cuer et en quatre manière est parfais en œvre. Ens ou cuer premiers par enortement, puis par délit, dont par consentir, à derrains par hardement de deffendre, par orguel u outrequidance; en quatre manières en œvre est acomplis : premiers fait-on le coupe u le pechiet couvertement; après devant les iens des gens li meffais est aouvers; après vient-on en coustume; à derrains u par enortement de fausse espérance u par ahontieuté 1 de chétive 2 espéranche est nourris li pechiés. Cestes manières de pechiés en cascun sunt faites u ou cuer covertement, u en œvre aparamment : li espée de le bouche est li malvestés del enortement. Entre foit et espérance a différence: fois si est de choses passées et à venir, espérance de celes à avenir seulement; fois si est des biens ki sunt à aucun homme et de chiaus aussi ki sunt à autrui: espéranche de biens ki sunt sans plus à lui-meismes; fois aussi si est de biens u de maus; espérance sans plus de biens. Et en che ont sanlance fois et espéranche, si sunt des choses nient véables 3.

#### CHAPITRE V.

Cis capitles détermine d'aucunes espéciaus propriétés de charité.

Charités, selonc saint Pol, si est fins de commandemens de pur cuer et de bonne conscience, et de foit nient fainte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Var: aboutienté. (Ms. Croy.)
<sup>2</sup> Var: chertaine. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Var: veaules. (Ms. Croy.)

On dist aussi ke charités est amours par lequele Dieu amons pour lui et nos amons nos proïsmes pour Dieu et en Dieu; u charités est vie ki conjoint l'amant al amet, si con les gens à Dieu, ki pour lui amer sunt à lui conjoint, si con deseure a estet dit ke li amans est en l'amet. Charités aussi, selonc saint Augustin, si est virtus par lequele Dieu veoir et de lui user nos désirons. Quant on dist qu'il est double charités de Dieu et de son proïsme, il n'est mie à entendre k'il soient deus carités tant k'à double abit, mais sans plus tant k'au double fait, car par un abit de charité et Diex et li proïsmes est amés, mais ce sunt deux œvres. Charités pechiet fors boute, la loi garde, Dieu as gens conjoint, le corage de vertus aourne, perfection amaine, gloire donne, del amour de Dieu fait les gens dignes. Par charité vient Diex as gens en iaus donant grasce, et par li les gens à Dieu keurent par bonnes œvres et en gloire à lui parvienent. Charités est commencemens de biens, car ele vient de Dieu. Ele est aussi fins, car ele est pour Dieu. Commencemens est de bonnes œvres, car ele muet à ouvrer; moiiens, car ele enfourme l'uevre; car les œvres ele adrece et à droiturière fin et covenable les parmaine. Charités en trois manières est dite fins : fins degastans, parfaisans et tierminans. Selonc la première manière, ele est fins de pechié, car chiaus dégaste et tolt; car ki par carité Dieu aime, et se pechiet a. Dieus li pardonne et de pechiet pour Dieu se délait. Selonc la secunde manière, charités est fins de commandemens de la loi, car ciaus parfait et acomplist. Charités aussi selone le tierche manière est fins terminans, car par li nos désirrons le vie pardurable et Dieu aussi, ki fins sunt et tierme de toutes nos labeurs; mais la vie pardurable est termes par lequel on se repose et Dieus est termes ouquel on se repose. Karités est dite fourme de vertus.

premiers pour cou k'ele muet toutes les autres vertus as œvres foraines, par lesquelles viertus les œvres sunt parfaites et ont deservi d'iestre engrangies. En autre manière est charités dite fourme, pour çou ke toutes les vertus sont meüte à la fin de charité, c'est à Dieu 1. En la tierce manière est dite carités fourme, pour ce k'ele engrange les délis de viertus et tolt la muance et alegerist les fais pour 3 le désir de li; en la quarte manière, car ele raemplist l'ame et le parfait, ne mie en iestre de nature, mais en iestre de grasce et de mérites. Divers degrés d'amour poroit-on metre : le premier : je me aim' et les choses sensibles pour mi, et ceste amours n'est mie bonne; li autres : j'aime Dieu pour mi, et cis est marcheans, et adont est-il bons se Dieus est li fins principaus; la tierce, quand j'aime Dieu por lui, c'est pour ce k'il est bons, et cis est mout bons; li quars, quant je m'aime pour Dieu, ce est pour ce que je sui sa créature, et pour çou ke servir le puisse; et ceste amours est li mieudres; car en tele amour ne quièrent les gens riens dou leur, encore en iaus meismes, mais sans plus che que à Dieu apartient. Dieus sovrainement fait à amer; car comme il soit commencemens de toutes choses, il iert souverains et par che k'il est souverains biens, il est sovrainnement bons eureus, et par ce sevrainnement bon eurté faisans, et par ce sovrainement de li devons user, et par ce sovrainement nos nos devons à lui par amours ahierdre, et ensi comme en fin derraine et sovraine reposer. Et ensi con plainement ci après aparra, les vertus entendables et de meurs, ki par nos œvres sunt aquises selonc

<sup>1</sup> Var : bien. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Var: l'anuiance. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Var : par. (Ms. Croy.)

rieule de raison humaine moïenant, vienent d'aucuns principes naturés ki en nous sunt, ains ke les vertus; ensi sunt en nous de Dieu aucun habit envoiiet, ki ensi sunt à vertus divines nature humaine sourmontant, con li principe naturel à vertus moraus et entendables, par lesqués habis nos aquérons les divines vertus; ne mie par œvres humaines, desqueles humaine raisons est commencemens, eles sunt aquises; mais seulement en nous vienent par l'œvre de Dieu ki tes habis envoie, dont les œvres divines sommes ovrant. Dont sains Augustins dist ke selonc ces vertus Dieus est en nous, sans nous ouvrans.

# CHAPITRE VI.

Cis capitles moustre ke les vertus moraus et celes ki de Dieu sunt envoiles, avec foi, espérance et charité ne sunt mie d'une nature.

Et devons savoir ke les vertus moraus ki par les œvres humaines sunt aquises, et celes ki de Dieu sunt envoiies, avec foi, espérance et charité, ne sunt mie d'une espesse ne d'une raison. Si con deseure dit a esté, li vertus des gens si les parfait en bien : or est li raisons de bien en manière et ordene et nombre, pois et mesure. Dont il covient regarder le bien des gens selonc aucune riule. Or puet estre ceste riule double, u selonc raison humaine u selonc divine. Or se nous prenons atemprance en boire u en mangier, manifeste chose si est ke d'autre raison est la manière ki mise est en tele concupiscense selonc riule de raison humaine et

de loi divine; si ke se en prendre les boires et les viandes selonc raison humaine, la manière fust mise pour ce k'il ne grevaissent au cors et n'enpeechaissent l'uevre et l'usage de raison; selonc la riule de la divine loi est-il requis ke les gens chastient lor cors et les mectent si k'en servage, par abstinence de boire et de mangier, par quoi, de ce nient ensongniet, puissent mieus Dieu servir et plus delivrement à lui entendre. Dont manifeste chose est que atempranche de Dieu envoiie et aquise ont différence, et ensi des autres vertus. En autre manière metre poons différence, selonc ce à quoi eles sunt ordenées. On dist que li santés des gens et des chevaus ont différence selonc espesse, pour ce k'eles sunt ordenées à diverses natures; et selonc ceste manière, les vertus moraus ont différence : car les envoiies de Dieu ordennent les gens à Dieu, l'umaine nature sourmontant, et les aquises font les gens en bien et en raison maintenir, en ordene à choses humaines. Et savoir devons que les vertus moraus, selonc ce k'eles sunt bien ovrans en ordene, à fin ki ne sormonte mie le pooir naturel des gens, lesqueles pueent estre par œvres humaines aquises, lesqueles pueent estre sans charité, sicomme eles furent en maint paiien et maint philosophe, liquel, encore conneüssent-il Dieu, ne mie si con Dieu l'onneroient : car li pluiseur lor œvres en Dieu humaine nature sourmontant, n'estoient mie droitement ordenant, mès en bien et en raison selonc droit ordene as œvres humaines, et pluseurs dieus aouroient. Dont il faisoient contre le sentence de Pihentagoras 1, ki dist c'on doit servir à Dieu, ne mie as dieus et sans l'aide de malvais esperis. Mais selonc cou ke ces vertus moraus sunt ouvrans bien en ordene, à la derraine fin nostre nature

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Lisez avec la var. du ms. Croy : Pithagoras.

sormontant, eles sunt parfaites vertus de Dieu seulement envoiies; et cestes sans charité estre ne pueent, car si c'on dira, les vertus moraus ne pueent estre sans prudence, ki est selonc raison ordenans les choses à bonne fin. Ore à droite raison de prudence mieus apiertient ke les gens bien se maintienent enviers le derraine fin, ke faite est par charité, k'envers les autres fins ki ne sunt mie nature humaine sormontant, ke fait est par les vertus moraus : mais charités sans les vertus moraus ki de Dieu sunt envoites estre ne puet, et li raisons est, car Diex nient mains parfaitement œvre ens ès œvres de grasce k'ens ès œvres de nature. Or veons ensi ens ès œvres de nature c'on ne trueve mie le commencement ouvrable en aucune chose, c'on ne trueve mie aussi les choses ki nécessaires sunt as œvres de cele chose à parfaire, si ke nous trovons ens ès bestes les estrumens par lesquex les œvres pueent estre parfaites, asqueles parfaire li ame a poissance. Chose aussi aperte si est ke charités en tant k'ele ordene les gens en la fin derraine est commencemens de toutes bonnes œvres ki en le fin derraine pueent estre ordenées : dont il covient k'ensanle avoec charité soient de Dieu envoiies toutes les vertus moraus par lesqueles les gens chascune bonne œvre singulère font parfaite. Fois et espérance, selonc ce k'eles sunt nient parfaites, ensi comme on prendroit atempranche et force sans prudence, pueent estre sans karité, mais parfaites non : et charités, sans foit et espérance estre ne puet; car charités ne mie sans plus senefie l'amour à Dieu, mais aussi comme amistés à lui, k'il apert par ces paroles c'on dist : « Ki maint en charité, il maint en Dieu et Dieus en lui. » Ceste entrechangable bienvoellance et compaignie de gens à Dieu, est commenchie en ceste présente vie par grasce et sera chi après parfaite en gloire; et ces deus choses tenons-nous par foit en espérance. Dont ensi comme aucuns ne poroit mie à aucun avoir amisté s'il mescréoit et despérast, k'il ne peüst avoir la compaignie et le privance de celui, ensi nus ne puet avoir amour de Dieu, ki est charités, s'il n'a foit par lequele il croie tele compaignie de Dieu as gens et espérance d'à tele compaignie parvenir. Et de ces trois vertus charités est la plus grande selonc aucune manière. Nous prendons la grandece des vertus selonc espesse, selonc le regart qui est à la chose qui lor est avant mise, et cou ces trois vertus regardent Dieu, si con che ki lor est proprement avant mis, l'une ne puet estre dite plus grande del autre, pour che ke plus grans choses soit l'une mise avant k'al autre. Mais de che est l'une plus grande del autre ke l'une est plus prochaine à che k'avant li est mis, ke li autre ne soit : et selonc ce, karités des autres est plus grande : car les autres enportent en lor raison une manière d'iestre lontaines de ce ke lor est mis avant. Car fois, si est de choses nient veables, et espérance de celes c'on n'a mie : mais amours de charité si est de che c'on a jà, car la chose amée est en aucune manière en l'amant et ossi li amans par affection, si est trais à faire une union avec l'amant et ensi comme un. Et ensi par che que dit est veoir poons comment les vertus divines sunt ens ès gens et coment cil ki en iaus ont ces vertus œvres nature commune sourmontant pueent faire, est aparant, car con li ame de tès gens la lumière et la divine clartet soit rechevans. Dieu ki est tous poissans si à chief de fle de sa clarté l'enlumine k'ele voit proprement les choses u par sanlant, si comme eles sunt avenues, présentes, u à avenir, et dont la clartés de Diu, la vertus et li espirs, ki en tele ame sunt espandut, lesques choses sans Dieu ne sunt mie. Car là ù la clartés de Dieu est et sa vertus, est Dieus : car pour el ne dist-on le vertu estre sans la substance, fors pour ce ke cele est en diverses matères, si c'on ne dist mie que li hons soit avec sa vertu ki est ou baston quant il fiert. Car la vertus en diverses matères est nombrée; ù dont vertus est en substance ki est sans matère, si comme est la divine, là sera la substance avec le vertu, et c'est çou k'aucun philosofe voelent dire ke li airs est plains de Dieus. Cele vertus dont divine ouverra par le cors ke li ame est movans, en lequele les vertus divines sunt espandues, œvres commune nature sourmontant, si con par son propre estrument. Et jà soit-ce chose k'en une persone u en pluseurs apèrent pluseur don de grasces, si vient-il d'un esperit ki à cascun, selon mesure, le départ et donne connissance selonc ce k'à cascun proufite. Tout ausi con li sages marcheans ki a ses sergans, selonc ce k'il set ke li uns se connoist en une marchandise mieus k'en une autre u k'uns autres, lor assene divers offisces et selonc ce ke mieus les set besoignans et son proufit faisans, plus d'argent lor done : ensi par esperit est donnée à une persone la parole de sapience, al autre de science, al autre fois selonc un meisme esperit, al autre grasce de saner, al autre œvre de vertu, al autre prophétie, al autre connissance des esperis, al autre divers langage, al autre interprétations de diverses paroles; et toutes ces choses œvre uns meismes esperis, si con Dieus, ki à cascun le départ selonc ce ke li plaist et k'à cascun besoigne et ke ouvrer en saroit. Et li movemens des gens selonc tex dons et grasces est nommée divine : et à chiaus ki ensi par l'enort divin sunt meut ne besoigne mie consaus, selonc raison humaine, mais k'il sieuchent l'enhort et le movement de dedens: car cil sunt meüt par milleur commencement et mouveur ke ne soit raisons humaine. Dont ces grasces parfont les gens selonc milleurs œvres ke les œvres de vertut moraus, ne celes ki sunt faites selonc commune nature humaine. Et teles œvres dient aucun estre œvres de bonne fortune, et chiaus ki ensi œvrent tient-on pour bien fortunés, quant bones œvres et excellens, sans conseil ne avis humain, par lor movement de dedens, œvrent; dont nous véons ke là ù il a plus de raison humaine et ù on plus à son entendement s'aïert, mains i a de fortune et là ù il plus a de tele fortune et là a mains d'entendement humain. Dont nos véons souvent ke plus proufite fortune as gens ke ne font lor conseil.

### CHAPITRE VII.

Cis capitles devise comment aucun chaient en bestialitet et pais détermine de continence et de persévérance 4.

Et li visces et malisces à ceste vertu divine contraires ne sunt mie dites bestialités pour ce ke les bestes, se eles ont tel abit, soient dites viscieuses ne malvaises por tel malisce. Mais les gens sunt selonc ces œvres et abis blamet, ne mie si con de visces et malisces contraires à vertus moraus, ki à le nature commune des gens apiertienent, mais pour chou ke la commune nature des gens ont laissiet : et ceste vertus divine si est pau sovent ens és gens. Dont les gens ki ont cesté vertu ki le nature humaine en grans biens faire san-lent passant, nous loons con gens divines : dont on dist c'est uns hons divins, une femme divine; et ensi est-il de la

Les douze chapitres suivants sont compilés d'Aristote, Mor. à Nicons., VII, 1-x, et Grande Morale, II, vi-viii.

partie de malisces de bestialités ke pau trueve-on de gens de tele manière. Mais par trois manières devienent les gens bestial: l'une si est pour cou k'aucunes gens sunt governées par communes malvaises constumes, dont il chaient en malisces bestial, si comme on dist d'aucunes gens, pour çou c'on lor suefre à faire che k'il voelent : sunt-il cheüt en malisce bestial, si con de mangier char crue et char de gent. Une autre avient par les maladies et par les grans piertes, ensi con par agués ù on chiet en frénésie et en sotie, si c'on devient si con bestes sans nule œvre d'entendement, et par tristece aussi de pierte d'aucun sien ami u de chose moult amée. La tierce manière si est quant on a malisce selonc la nature des gens commune, et il engrange si k'il passe hors dou terme de la nature des gens; ensi ke cil ki sunt nient atempret devienent si malvais, si engrangent lor malisce k'il ne font force quele part ne comment il puissent acomplir lor désirier; si k'il devienent en tele nient atemprance si come bestes, si comme cil ki laissent le compaignie et l'uevre naturele à prendre de chiaus desqués nature l'ordene, et ki d'autres ke nature l'a ordené prendent l'uevre de luxure et ce devant toutes autres choses quièrent et poursivent. Et de ceste bestialité, si parlerons ci-apriès, et de malisces est-il parlet par devant, là ù nous avons parlé des contraires habis à visces. Si parlons ore de continence ki est loée selonc les délis, et de persévérance ki selonc tristece est loée, lesqués ne sunt mie vertus parfaites; et d'incontinence ki selonc les délis fait à blasmer, et de molece ki en tristece est blasmée. Et poons dire de continence en général ke cis sanle continens ki meüs par passion et désirier à aucune chose poursivir, pour raison ki le contredist et deffent, s'en déporte et contient et si suefre durement par ses désiriers k'il set iestre malvais, et pour

26

le jugement de raison ne les porsieut mie. L'incontinens si set ses désiriers et ses concupiscenses ke eles sunt malvaises, et si les poursiut meüs par passion et désirier, et raison fourvoïant ist hors de son jugement.

# CHAPITRE VIII.

Cis capitles muet une doutance, et s'on puet ovrer encontre çou c'on set.

En enquérant de la nature de continence et d'incontinence, pour cou ke dit est ke li incontinens set les malvais désirriers et les concupiscenses selonc lesqueles il œvre, si poroit-on demander s'aucuns savoit aucuns désiriers estre mavais, ensi k'il sanle ke li incontinens les sache, s'il poroit ouvrer encontre che k'il set, par quoi il soit incontinens u non? Et il sanle ke s'aucuns est incontinens k'il ne puet mies savoir ke che k'il fait soit mal fait, car li plus fors n'est mie vencus par plus foible de li. Con dont il soit ensi, ke savoirs soit li plus fors chose ki soit ens ès gens, fort est tant que les gens ont d'une chose science, k'autre chose commange à savoir et le traïche à lui comme se sierve. Car con raisons cui perfections est science et savoirs, plus ait de signourie et si commange à la partie sensible, aussi comme à celi qui doit estre obéissans à li; et raisons de riens n'est sougite à la vertu de la partie sensible, il ne sanle mie ke li incontinens puist avoir sciences, ne k'il sache ke li mal k'il fait en poursivant son désirier che soit mal fait; par quoi il ne sanle mie c'on puist ouvrer encontre che c'on set. Le contraire véons-nous, car li incontinens devant cou k'il poursieuche sa passion et désirier et anchois k'il soit par iaus meüs, poins ne aguillonnés, set bien ke ce k'il désire est maus : et si véons encore dont k'il le fait, par quoi il samble c'on bien puet faire le contraire de che c'on set estre malvais. Et à savoir le véritet de ceste doutance covient premiers savoir se continence et incontinence sunt en toutes les matères, ensi con prudence est selonc toutes les vertus, u eles sunt selonc aucune matère déterminée. ensi con est largece u selonc cou k'eles sunt par manière, selonc aucune matère d'aucune vertut deseure nommée. Si devons savoir ke continence et incontinence si sont selonc le matère, selonc lequele atemprance et nient atemprance est, si ke selonc les boires et les mangiers et les œvres de huxure proprement. Et n'est mie continence et incontinence sans plus, pour che ke ele est en tele matère déterminée, car dont seroit-che tout un d'atemprance et de nient atemprance, et de continence et d'incontinence : car eles sunt selonc une matère : mais il n'est mie ensi; ains est aucuns continens et incontinens pour la manière k'il a selonc cele matère. Ne n'est mie une manière dou nient atempret et del incontinent : car li nient atemprés par élection fait le pechiet, si quide k'il afière toutdis à avoir délit et le poursivir quant il est offiers; mais li incontinens ne tient mie ke tout délit facent toutdis à poursivir et si les poursieut encor dont quant il sunt présent, pour le mouvement fort de la passion et du désirier, ki aussi comme à che le constraint. Car par passion, si con deseur est dit, entendons-nos ke cis ki est en passion est u soufrans, u aussi constrains à che qui en li œvre et le muet. Dont nous metons plus passion en la vertut appétitive u désirant k'en le comprendant u connissant, car par la vertu appétitive li ame a ordene à choses, et est traite à eles, selonc ce ke eles en eles-meismes sunt. Car biens et maus ki muevent l'appétit sunt ens ès choses: mais la vertus comprendans u connissans n'est mie traite à la chose meisme selonc ce k'ele est en li-meismes, mais ele connoist les choses par les entencions et sanlances d'eles, k'ele a en li et rechoit. Kar li piere n'est mie en l'ame, mais la sanlance de le piere; de quoi voirs et faus, ki apertiennent à connissance, ne sunt mie ens ès choses. mais en l'entendement u en le vertut connissant. Et ensi apert ke passions si est mieus en l'appétit u désirier k'en le vertu connissant. Et comme il soient doi appétit, li uns sentans, li autres entendables u d'entendement, lequel on dist volentet, plus proprement est passions en l'appétit sensible k'en l'appétit del entendement. Car si con dist est, passions plus proprement est trovée 1 là ù muance de cors est faite ke ailleurs; laquele chose on trueve plus ens ès œvres del appétit sensible k'en celes ki sunt en volenté; car les œvres de celui sunt tousjours au cors aloiies, ke celes del appétit entendable ne sunt mie, si con deseure a esté dit.

# CHAPITRE IX.

Cis capitles met plusieurs distinctions pour veoir le vérité de ce que devant est dit.

Pour clerement savoir la vérité de la demande faite,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var : tournée. (Ms. Croy.)

devons entendre k'en pluiseurs manières dist-on c'on puet aucune chose savoir. Li une si est quant aucuns a l'abit de science et set le chose; mais il n'en use mie adont, ensi ke cils ki set géométrie u médecine u d'autres choses ensoigne, si k'il n'en use point. L'autre manière si est quand on est en usage de la science en avoir considération et spéculation de li, ensi con ki est en estude, regars et avis d'aucune science, si con de natures u de médecines. Dont il a mout à dire à che ke aucuns œvre che k'il ne devroit et si ait l'abit de science, ke ce k'il fait n'est mie bon, mais il n'use mie de cel abit, en regardant, avisant et espéculant cele science. Encore en une autre manière puet-on diversement les choses savoir; car en la raison et ou sylogime del entendement pratike a deus propositions : l'une si est généraus et universele; l'autre si est singulère et particulère. Or bien avenir puet k'aucuns œvre sans la science u encontre la science k'il a, et si ara la connissance de deus propositions; mais ou présent il ne prent garde fors à la générale et universele, et nient à la singulère. Et ceste déchevance vient ens ès gens, pour che ke les œvres sunt singulères; et quant on ne prent garde à la proposition et as choses singulères on est bien dechut, ne n'est mie merveille se on autrement œvre adont c'on ne sache par le proposition et parole universele. Et ceste proposition universele et commune puet estre prise en deus manières, selonc ce c'on le regarde selonc li, ensi comme on diroit k'à toutes gens sont bonnes séches viandes : ceste parole puet-on savoir selonc li, sans avoir regart à autre chose, k'à che ke dit est. En autre manière puet-on entendre ceste parole, selonc ce ke ceste parole genéraus et universele est ens ès choses ensi comme on diroit: « uns cis est hons » et « ceste viande est sèche; » ensi seroit ceste parole et propositions généraus

considérée et regardée selonc ce k'ele seroit ens ès choses. Or puet avenir k'aucuns set ceste proposition et parolle : k'à toutes gens sunt bonnes sèches viandes en général et universele, et al abit et en présent selonc ce c'on le regarde selonc li-meismes. Mais ceste parole universele et généraus selonc ce k'ele est en cestui homme et cesti viande singulère, u on n'a mie l'abit, u on ne le connoist mie en présent. Ensi que s'aucuns set k'à toutes gens sunt bonnes sèches viandes, il puet bien estre ignorans ke ces viandes soient bonnes à cesti-chi, et c'est pour ce k'il mie ne conjoint ne n'asanle ces propositions et parolles; mais se il les assambloit, il convenroit k'il seuïst le conclusion ki d'eles s'ensiut. Ensi ke s'aucuns set k'à toutes gens sèches viandes soient bonnes et puis si sewist ke cis fust hons et ke ces viandes fuissent sèches et les conjoinsist ensanle, il convenroit par force k'il seüst k'à cestui-chi ces viandes seroient bonnes. Encor puet-on dire c'on puet avoir science d'aucune chose en abit et en œvre présent, selonc autre manière ke cele ke dit est : car aucune fois li abis est desloïés si ke cis ki a cel abit puet quant il vieut user selonc cel abit : aucune fois est cis abis loiies si k'il ne puet issir en œvre de chi adont que cis loiiens est rostés : ensi con nos véons ens ès dormans et chiaus ki sunt trop de vin chargiet, et ens ès yvres ki tant qu'en tel point soient; et se l'abit de science avoient user n'en poroient; et en tele manière sunt les gens disposet quant il sunt ens ès passions et désiriers. Dont nos véons ke les désiriers et concupiscenses d'ire et de luxure et d'autres passions si muevent les gens par le chaurre d'eles, k'eles les font fors du sens aucune fois issir. En tele manière est li incontinens et se raisons loie. Car jà soit-ce chose k'il ait en général et en universel l'abit de la science, c'on mie ne doit en tous tans les délis poursiuwir, est li habis de la science pratique et ovrant en choses singulères loiies pour les concupiscences et désiriers des passions, ki endormit et enyvret en eles sunt. Et s'aucuns disoit k'il ne sanle mie ke li incontinens ait l'abit loiiet ens ès choses singulères, pour cou que nous véons k'il dient souvent les paroles sages et raisonables, et selonc sciences de singulères choses, n'est-ce voirs ne ce ne fait point de foit : car nous véons sovent les fols et les yvres dire paroles bonnes et sages et si n'est mie adont li abis desloiies; et li enfant aussi quant il aprendent, il dient bien aussi les paroles bonnes et sages, et si n'ont mie le science ne le savoir d'elles : car à che k'il les entendent, covient k'il aient mout de tans ouquel li entendemens par mout de pensées soit fermés en che k'il doit entendre. Et ensi est-il ens el incontinent : jà soit-ce chose k'il juge et die que tex œvres ne font mie à faire, ne cis délis à poursiewir, ne le sent-il mie ensi ou cuer. Dont li incontinent dient ces paroles aussi con faintich; car il dient une chose et une antre sentent ou cuer.

# CHAPITRE X.

Cis capitles moustre plus plainement comment li incontinens puet œvrer encontre ce k'il set et comment non.

Et se clerement nos volons savoir coment li incontinens œvre encontre u sans le science k'il a en général, il nos covient savoir k'ens ou procès de la science pratike il a deus oppinions, paroles u propositions. L'une si est universele et généraus, ensi ke s'aucuns disoit que toute chose

deshoneste on doit fuir : une autre singulère qui proprement est des choses ki par les sens sont conneües, aussi comme on desist : ceste œvre est deshonneste. Et quant on fait de ces deus propositions une raison en tele manière c'on set en présent et l'universele et le singulère, et si sunt jointes ensanle, si c'on set le singulère estre prise desous l'universele, il covient que la tierce propositions s'ensieuce, ki est la conclusions. Ne ne puet-on, les autres ensi seues, la conclusion nient savoir; dont en ces sciences spéculatives il ensieut par teles raisons sans plus li conclusions. Mès ens ès choses ouvrables et faisables quant tele raisons est faite et pourtraite tout outre, œvre s'ensieut, si ke tantost on œvre selonc tele conclusion, s'on en a pooir et il ne soit ki le deffenge. Ensi que s'on disoit par proposition u oppinion universele et générale, ke toute chose délitable fait à poursiewir; et la particulère et singulère desist: chechi est délitable, tantost on s'esmovera à cele chose délitable à avoir et le poursievra-on, s'il n'est ki l'enpeeche. En tel manière avient-il en celui ki atemprés est qui désiriers et concupiscences ne sunt point contraires à droite raison, ke quant ces propositions sunt si con dit est ordenées, li atemprés poursieut le délit si comme il doit. Et que li atemprés ne poursieut mie délit k'il ne doit poursievir, est pour cou k'il set ke toutes choses deshonnestes font à fuir, et par droite raison set quex choses sunt honnestes et deshonnestes, si ellist par raison les choses honestes nient meüs par passion et désirier à deshonestes : et ensi ne poursieut li atemprés fors le délit ki fait à poursievir; et li nient atemprés, qui raisons n'est point contraires à la concupiscense et désirier, car raisons est de tout en lui par les mauvaises acoustumances et usages vaincue, ellist le malfaire par tele raison corrompue. Ensi con li atemprés par

vraie et droiturière raison ellist et poursieut fermement et sans movoir les choses honestes, ensi li nient atemprés ellist et poursieut tous les délis. Car il tient que tot délit facent à poursievir; et quant il set aucune chose estre délitable, si l'eslist et poursieut: ne ne set ne en général ne singulèrement ke tout délit mie ne font à poursiewir, ains tient le contraire, pour ce ke raisons est en lui de tout par passion et désirier et acoustumance vaincue. Ensi n'est-il mie en l'incontinent ke raisons soit del tout vaincue par concupiscence et désirier, car il a bien vraie science de le proposition universele, encontre lequele par le désirier de la singulère le contraire il œvre. Dont il a aussi contention; car raisons ki en lui n'est mie del tout aveulée ne vaincue, li met avant c'on mie ne doit tous les délis poursievir, et concupiscence et désiriers li dient c'on doit ces délis poursievir; et tele universele, c'on ne doit mie tous délis poursievir, est ce c'on dist le remors de conscience, car tant c'on set le proposition général, si est un estris et si k'une bataille en la pensée. Or prent li incontinens de ces deus propositions une ki en partie s'acorde à délit à poursievir et en partie non : ensi comme on diroit c'on ne doit nul délit poursivir fors eure. Ceste proposition puet en général bien savoir li incontinens : or doit-il prendre une singulère desous ceste universele, si le prent pour une des parties, ensi con pour concupiscence et désirier, et lait le remanant de la proposition ki à raison apertenoit. Ensi k'il dist : chechi d'aucune chose singulère est délitaule; et si lait à savoir si c'est hors heure u non. Dont quant ces propositions sunt jointes ensanle et seuwes, ensi c'on ne doit nul délit poursivir hors eure, et ke chechi est délitable, il s'ensiut que cechi solt poursivable, et le poursieut-on. Car raisons si est loiie en la proposition singulère; laquele se loiie

ne fust seuwist se cis délis ore à poursievir fust hors heure; mais li passions le muet si ke ses entendemens est ensi loiiés, par quoi il ne connoist mie se cis délis est hors heure u non; ains le muet la passions à celui désirier à poursievir. Et ensi poons veoir comment li incontinens est sachans et non sachans, et comment il fait encontre ce k'il set ke c'est mal fait. Car encore ait-il l'abit de la science c'on mie ne doit tous délis poursievir hors heure, ancois k'il soit en la passion, n'en est-il mie en usage. Car quant il est en la passion meüs par le désirier et la concupiscence n'est-il mie usans de la science k'il avoit devant et l'est tant con pour la première manière ki mise fu, comment on pooit les choses savoir diversement. Et encore ait aussi li incontinens connissance de la proposition universele c'on mie ne doit tous délis hors heure poursievir, n'a-il mie connissance de la singulère ki desous li doit estre prise, selonc lequele li œvre ensieut, et c'est tant con pour la seconde manière de diversement savoir. Li incontinens aussi l'abit de la science qu'il avoit devant la passion puet avoir loijet en la passion : si k'il est sachans et non sachans, ensi con li dormans et li yvres, et c'est selonc le tierce manière comment on puet diversement savoir. Et n'est mie li œvre del incontinent simplement contraire à la science, car il est en partie sachans et en partie non sachans; car il a science en universel et en général, et puet avoir le singulère et se conjointe les euist ensanle, s'il faisoit al encontre ce seroit simplement contrariétés, et contre ce ne poroit-il faire. Car ki set ke nus délis hors heure n'apiert à poursiuwir et se set que cis délis est délis hors eure et de che a en présent le considération, la science et l'avis, il n'a pooir de ce délit à poursiewir. Car ausi seroit li œvre simplement au savoir contraire. Car il saroit dont par tele raison ke cis delis

n'afiert mie à poursiewir. Et la conclusions ki faite est par l'entendement pratike est ce ki enmuet à ouvrer quant on l'a affremet, et à fuir quant on le noie; si ke je par aucune raison aferme ke tex délis affiert à poursievir u tele chose à faire, dont m'enmeuge à ouvrer, si ouvrer puis : et se je le noie, dont m'en tieng ne n'œvre mie. Et pour ke li conclusions del entendement pratike del incontinent et de son argument, liquele enmuet à ouvrer, vient et naist de proposition singulère, ki prise est selonc concupiscence, si ke cele conclusions est selonc concupiscence, et li œvre après selonc li s'ensiut. Li incontinens fait par le movement del désirier et del appétit sensible che k'il connoist devant la passion par volenté raisonnable et raison ki n'affiert mie à faire. Si ke raisons est en ce point tant con par la contraire conclusion à la conclusion del incontinent, si con loije 1. Et est donc li entendemens et raisons contraire al acort del appétit sensible et de la concupiscence. Si con dit est aussi deseure, élections si est volentés, encor ne soit volentés élections; se dont nos ovrons par élection, nos ovrons par volenté : or est biens la chose ki à volenté est avant mise et se maus est mis avant à volenté s'est-ce sour raison de bien : et de ces choses ki à volenté sunt avant mises, sour raison de bien, est élections, si k'elle eslist l'un devant l'autre, si con le plus grant bien; dont il covient, puiske nous volentrievement et par élection ouvrons, ke cou ke nos faisons par volenté et ellisons, k'en che point nous le tenons pour le milleur; et ensi jà soit-ce chose ke ce faire soit maus, ne le savons mie en ce point, mais pour ciertain tenons que ce soit boin; dont jà soit-ce que je sache en général ke tout

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var: Si he raisons en ce point, tant par la contraire conclusion; à la conclusion del continent est si con loite. (Ms. Croy.)

délis fors heure ne font mie à poursieuwir et sache k'avoir délit à ceste feme est délis hors heure, mais ceste proposition point ne conjoint à le général, si puis-je bien avoir ignorance k'avoir compaignie à ceste feme soit maus, ains tieng et par un faus savoir sai ke c'est bon, et ensi le voelge et ellis et œvre. Et jà soit ce chose ke le mal ke nous faisons nos le faisons pour bien, si ne devons-nous mie estre escuset, car nostre défaute est ke nos mal ellisons, car en nos est raisons ki au milleur s'asent; mais nos nous laissons par les passions et désiriers dechevoir. Sovent avient ke cou est cause dou meffet qu'on cuide estre cause de vertut, et sovent par jugement de raison est en coupe trouvet, che que devant le jugement sanloit estre vertus. Et pour cou k'en biestes n'est mie li propositions universeles, ne dist-on mie ke eles sont continens u incontinens et n'est mie à entendre ke li raisons et li entendemens des gens soit par le concupiscence et désiriers des passions ensi loiies con cis ki as passions soit sougis, car li entendemens n'est de riens à eles obéissans. Mais pour çou que li entendemens des gens a besong en sen œvre des vertus corporés moïenes, quant les vertus corporés sunt par passions et désiriers des choses sensibles enpechies, li entendemens ki par eles doit ovrer ne les puet avoir ápareillies pour son œvre à furnir, si k'en che il est enpeechiés et sanle si con loiiés. Et cis enpeechemens et cis loiiens del entendement sunt ensi comme ou dormant u en l'ivre : quant li dormans a fait son somme et les humeurs du vin ki estoient en la teste del yvre sunt amenries et abaissies, adont revienent-il à la science k'il avoient devant. Ensi avient il de chà ke quant les passions et li désirier sunt muées u amenries par aage u par contraires coustumes u par autres manières, adont sunt les vertus corporées laissies à lor propres

natures à che ke eles soient obéissans à raison et al entendement : et li entendemens ensi desloiiés lor puet commander et par eles ses œvres acomplir; et ensi puet revenir li incontinens non sachans à vraie science.

## CHAPITRE XI.

Cis capitles moustre ke continence et incontinence, persévérance et mollece, sunt selonc délis et tristeces.

A plus parfaitement avoir la connissance des viertus, nous covient savoir le continence et incontinence et persévérance et molece sont selonc délis et tristeces. Et à ce bien entendre covient savoir que des choses ki les gens font délis, les unes sunt nécessaires à la vie humaine, ensi con les choses c'on boit et mangue, et ossi les œvres de luxure; car par celi est li humaine nature sauvée du père ens ès enfans et de chiaus en autres. Autres choses sunt délitables nient nécessaires, lesqueles encor dont sunt selonc eles élisables as gens, encore puist-il en eles avoir sourhabondance et défaute, ensi con sunt honeurs, richeces, victores et autres si faites. Et cil ki en ces choses nient nécessaires estudient- à avoir plus k'il ne doient, ne ke droite raisons n'aporte, il ne sunt mie incontinent simplement, ains sunt incontinent selonc aucune chose ajoustée, ensi c'on diroit : il est incontinens d'ire, u de deniers, u d'onneur, ensi comme on diroit de ciaus ki souvent se courouchent et ki trop désirent richeces et honeurs : et che puet-on veoir par cou ke li incontinens n'est mie sans plus blasmés, si con

pechans, laquele chose puet avenir quant aucuns poursieut aucun bien, nient ordenéement, ne si k'il doit; cis est blasmés selonc le pechiet : mais li incontinens simplement est aussi blasmés selonc malisce, selonc lequel il tent à aucun mal. Mais nus des incontinens devant dis n'est blasmés si con mauvais, encore soit-il blasmés ensi con cil ki pèche: car il tent et vieut aucuns biens, mais c'est plus k'il ne doit. Nus ne dist que cil ki trop désire honeur et victore u richeces k'il soit malvais, encore facent-il à blasmer; dont selonc ces choses on n'est mie simplement incontinens. Selonc les choses nécessaires puet estre incontinence; car cil ki maisement se maintienent selonc les délis corporeus, selonc lesqués atemprance est, sunt dit incontinent; ne mie ensi ke par élection il poursienchent la sourhabondance des délis et fuichent les tristeces, ensi con li fains, le soif et les choses ki apiertienent au goust et au tast. Mais cil ki sans droite raison et droiturier entendement ki en iaus soit, poursievent et fuient ces choses devant dites, cil sunt incontinent simplement et ne mie par ajoustement ensi con li incontinens d'ire u d'onneur. Et de ce s'ensieut que li atemprés, li continens et li nient continens sunt sanlant, en tant k'il sunt selonc une matère, si ke selone le sens de gouster, et à poursievir et à fuir. Et encor soit nieut atemprance malisces simplement, ne l'est mie incontinence; ains est malisces selonc aucune partie, car ele pèche si con sans élection, si con constrainte par passion et nient atemprance par élection. Et sanlant sunt en ce ke ele fait œvres sanlans au nient atempré. Et si ne sunt mie li incontinent simplement malvais ne nient atempré; mais en ce est différence, ke li atemprés et li nient atemprés poursiewent et fuient les choses par élection et eslisent ensi à ouvrer comme il covrent; mais li continens et li incontinens ne

cevrent mie par élection; mais li continens par le raison k'il a, contresta à la passion et au désirier, si k'il le vaint; et li incontinens, par le passion se raison vaincant, œvre selonc se désirier. Plus pèche et est aussi mauvais li nient atemprés que li incontinens, car li nient atemprés pèche en poursivant les sourhabondances des délis et en sivant les moiienes tristeces; ne mie pour che k'il soit meüs par concupiscense moiienne ne petite, ensi comm' est li incontinens; mais il est à che mis k'il eslist che k'il fait à faire, si ke che à quoi par son abit il est enclinés dou faire, dont che k'il fait, il ne fait mie si con cis ki meüs est par passion, concupiscense et désirier. Et teus ki ensi sans mouvement de concupiscense malvaisement œvre, ke feroit adont s'il avoit grant concupiscense, ensi con a li incontinens? Il feroit merveilles: par quoi bien apert k'il est pires ke li incontinens quant à mains de movement il pèche, et raisons de tout est en li vencue; mais li incontinens vraie raison a en lui, con poi ke che soit. Et pour cou ke li nient atemprés pèche en poursievant les délis corporés par élection, lesquex il eslist con propres fins, il n'est mie sanables ne corrigables, et li incontinens puet bien estre corrigiés, et en che est pires li nient atemprés del incontinent. Et li raisons pourquoi li nient atemprés est nient sanables est pour ce ke li nient atemprés, par le disposition del abit k'il a et par le raison ki en lui est, ellist les délis corporeus, ensi con ce ki li sanle estre biens selonc li-meismes et simplement, ensi con dit est par deseure. Les fins sunt le principe et li commencement des œvres et celui ki principes et commencemens faus et malvais ellist con vrais et bons, ne puet-on ces principes faire croire à iestre faus ne mauvais. Car on n'a autres principes par lesqués on les puist prover; si lor covient demorer en leur erreur de chi adont ke par

lontaine coustume contraire, il soient outre le moiien ploiiet; et pour cou sanle-il k'il ne puissent estre sané ne corrigiet. Mais li incontinens ki par passion et désirier des délis particuliers est enhortés à poursievir, de legier puet estre enhortés au contraire. Car par assés des principes li puet-on moustrer ke li fins k'il poursieut n'est mie bonne : car cele fins n'est mie si con commencemens et principes del œyre; mais pour le foiblece de sa raison est menés par désirier à elles poursivir. Et entre l'atempret et le continent puet-on metre cele différence, que li attemprés par élection, sans movement de la passion et de désirrier, à raison contraire poursieut et ellist les délis corporeus, selonc ce ke raisons droiturière et rieulée l'aporte. Et li continens est meüs par malvais as passions et concupiscences, mais par le raison ki en li est le contresta et vaint. Dont continence, pour cou k'ens ou continent tousjours sont malvaises passions et concupiscences, encore les vainque-il par raison, si n'est-ele mie viertus parfaite. Car à vertut parfaite covient c'on soit meüt de bien simplement, sans nul malvais désirier ne concupiscence avoir. Car par l'abit c'on a en vertu parfaite, on œvre tousjours bien sans ce c'on n'est mie meüt de nule malvaise volenté ne pensée. Et si doient les œvres de vertut estre faites délitablement u sans tristece, mais contrester as passions, concupiscences et désiriers, en l'œvre : ke par raison sunt vaincues, fait tristece u n'engenre mie de délit.

# CHAPITRE XII.

Cis capitles devise comment continence et incontinence sunt en honneurs et en richeces et en victores.

Et à savoir pourquoi les choses ki ne sont mie nécessaires, si comme honneurs, victores et tel chose ne font mie l'incontinent simplement, covient entendre ke des concupiscences délitables, aucunes sont bonnes et loïales : dont nous poons dire ke trois manières sunt de choses délitables et élisables; les unes sunt élisables par nature, si ke celes asquelles les gens sunt par nature enclinet; si con as choses c'on mangue et boit et taste et asqueles nature nos encline, si comme as choses à la nature de biestes covignables, et ensi faisans délit, et pour ce désirables et élisables. Car concupiscence si est appétis de bien délitable. Les autres sunt contraires à cestes, encontre l'enclinance naturele, si con sunt les choses en queles li biestial se délitent et ellisent : lesqueles encore soient-eles encontre la nature des gens, si sont-elles à tex gens bestiaus par leur malvaise nature élisables. Autres sunt moïenes entre ces deus, ki sunt élisables selonc çou k'eles sunt et ne sunt mie élisables, ne par nécessitet ne pour che ke par nature nos soïons enclinet à elles; mais d'eles-meismes sunt élisables, et cestes ne sunt mie dites naturables, mais sur les naturables ajoustées, ensi con sunt honeurs et richeces u victores et tes choses lesqueles sunt covignables as gens, en tant que

les gens les comprendent et connoissent, si k'aucuns biens à eaus covignables et en eaus se délitent. Desqueles choses les gens ne sunt mie blasmet, par eles sans plus désirer et amer; mais pour la manière ki est de trop amer et désirer et en eles avoir très-grant délit; car se je covoite une maison plainne d'argent, en ceste covoitise n'a nul mal : car par aventure je le covoite pour çou ke j'en puisse faire largece u œvres de magnificense; mais en la manière dou covoitier puet avoir pechiet; ensi ke se je le covoite pour mal faire, u pour cou ke nient n'en face, fors ke le garder et metre mon délit en tele plentet, ensi i puet avoir pechiet. Ne en ces choses trop sourhabondamment désirée n'est-on mie tenut pour malvais, si ke de maisetet, encore soit-on blamet. Et c'est pour ce ke ces choses sunt selonc eles élisables, encor puist-on pechier en la manière du désirier. Et li désiriers de ces choses, c'est la manière dou désirier, est pechiés as gens et antre chose nieut. Mais li désiriers as choses nécessaires par nature, si con sunt li boires et h mangiers et les œvres de luxure, pour cou c'on ne doit nient plus prendre ke tant ke nature en a mestier; et en ces œvres nous avons sanlance as bestes, ki sunt les sourhabondances plus vilaines et mieus font à fuir. Et pour ce ke li sourhabondance de ces délis fait plus à fuir et est plus vilaine ke cele ki est en honeurs u en richeces, est li incontinence selonc les choses nécessaires plus grande et plus vilaine, dont ele est simplement incontinence. Dont ele n'est mie seulement blasmée con pechans en la manière de trop sourhabondamment désirer, ains est aussi blasmée con malvaise. Car li sourhabondance des délis k'ele poursieut est malvaise et vilaine et fait à fuir. Et par la sanlance ke li désiriers sourhabondans des richeces, honnors et victores ont au désirier del incontinent simplement, encor ne soit

pechiés en la chose désirée se tient-on ke la manière dou désirier sourhabondamment est peechies, dont on tient chians ki ces désirs ont pour incontinent, ne mie simplement, mais selonc sanlant en aucune partie. Et ajouste on cou selonc quoi on le tient pour incontinent, ensi comme on dist de celui ki trop se délite en richeces, k'il est incontinens des richeces, l'autre incontinens d'oneurs et ensi des autres. Dont cil ne sunt mie blasmet con malvais en ians, mais pour le maise manière : ensi c'on ne dist mie que cis ki n'œvre mie bien en l'art de fisike soit malvais, ains dist-on k'il est mavais fisiciens; ensi ne dist-on mie ke cis est incontinens si con malvais: ains dist-on k'il est incontinens d'onneurs u de richeces u en autres manières. Et ensi poons veïr ke continence et incontinence sunt simplement selonc les choses, selonc lesqueles atemprance et nient atemprance sunt, et les autres sunt dites continences et incontinences par la samblance que eles ont à celes ki simplement le sont.

# CHAPITRE XIII.

Cis capitles moustre que li bestial ne doient mie estre dit incontinent u continent simplement mais par ajoustement.

Selonc çou ke devant a esté dit, ke trois manières estoient de concupiscenses et de désirriers délitables, l'une concupiscence si est tele ke par nature est élisable, pour ce ke nature à teles nos encline; et l'autre contraire à cesti chi ki est encontre l'enclinance naturele; la tierce ki est moiienne entre ces deus. Et moustré est comment continence et incontinence sunt en ces deus manières. C'est à savoir, en la première simplement, et en la tierce par sanlance à la première. Or disons comment on le puet prendre en la seconde ki est contraire à naturele enclinance, laquele est bestialités, et si con deseure est dit, ceste bestialités ki est encontre nature, lequel délit les gens quièrent et ellisent, si vient ens ès gens u par nature, si ke par le maise complexion de nature et disposition, il sunt ensi con sanlant à bestes. Ensi con on raconte d'un home ki se délitoit en che k'il faisoit les femmes enchaintes ovrir et mangoit les enfans 1. Et ensi comme on dist de Noiron, un empereur de Romme, qui fist sa mère tuer por veoir le lieu ù il avoit esté conchieus et portés. Et aucun manguent chars salvages, crues, et enfans et si faites choses encontre nature; selonc lesqueles aucun par lor très-corrompue nature u maladie viennent bien à ce k'il ellisent et se délitent en choses contre nature. Ensi ke s'on dist d'un ki par maladie devient si vains et si non sachans k'il sacrefia sa mère et tua un sien compaignon pour mangier. Et de maladies daguës chiet-on sovent en désirier des choses contre nature. Par acoustumance vient-on aussi en désirier des délis des choses contre nature. Ensi comme aucun se délitent en mangier charbons et terre et enrachent lor ongles par le coustume k'il ont apris dou rognier : et li autre pour les

¹ Ce chapitre est emprunté à Aristote, Mor. à Nicom., VII, v, 1-9. Aristote attribue ce trait abominable à une femme que les commentateurs appellent Hamie et que la perte de ses enfants avait rendue folle. Cfr. S. Thomas, Somme théol., 1<sup>res</sup>., 2° p., q. xxxi, art. vii. L'exemple de Néron qui suit n'est évidemment pas cité par Aristote : il est probablement tiré de Boèce, Cons. phil., II, xii.

œvres de luxure k'il acoustumées ont deviennent sodomite. Et ces trois manières et toutes les autres puet-on à deus ramener. Car li une est u par naturele complexion et nature, u par usage et acoustumance; et maladie si est à cesti ramenée. Car maladie si est ensi comme une maise acoustumance. Or devons savoir que selonc ces délis bestians ki contre nature sunt, n'est mie continence ne incontinence simplement à parler, mais selonc partie et sanlant : raison i a. Il ne sanle mie k'en chians là ù nature des bestes est cause de délis à poursivir c'on die qu'il i ait incontinence simplement. Car si con dit a estet, les bestes ne sont mie continens ne incontinens pour che k'eles n'ont mie l'universele et générale proposition ki estre doit en la raison del incontinent; mais sans plus eles ont le fantasie et la mémore des choses singulères. Et tex gens ki pour lor très-maise nature sunt as bestes sanlant, s'il en iaus ont connissance de cele universele proposition et oppinion, k'il sachent en général quele fait à poursivir et quele à fuir, si est ceste connissance mout petite pour ce ke raisons par le maiseté de lor complexion et nature, est en aus oscurchie et preske toute corrompue : ensi ke nos poons apiertement veoir en maladies de frenesie, là ù pour le male disposition du cors, li entendemens est ensi con tous oscurcis. Et cechi ki est si petit en iaus sanle ensi con niens; ne n'a pooir petite force de raison vaincre grans concupiscenses et désirs, dont raisons est toute en chiaus vencue et en incontinence simplement doit avoir aucune bataille et contrestante force. Et pour ce ne dist-on mie tex gens bestiaus continens u incontinens simplement, mais en partie u selonc sanlance. Et pour le bataille et le discorde ki doit estre en l'incontinent de raison et de concupiscense et désirier, ne dist-on mie ke les femes soient simplement incon-

tinens: car raisons ou commun des femes est assés petite. si ke par petites et foibles concupiscenses et désiriers eles sunt à petites batailles tost vencues. Et en l'incontinent doit avoir fort movement de la concupiscence et dou désirier et grant bataille de raison à concupiscence et désirier : dont le plus sovent les femes ne mainent mie lor désiriers par raison, mais eles sunt par lor désirs menées. Dont souvent on ne les voit mie fortes, ne sachans, ne continens, et de légier sunt déchutes par l'enortement des hommes ki les souduient. Et che meismes puet-on dire de chiaus ki par maises coustumes sunt en tele bestialité venut, liquel ont le jugement de raison pervertit à la manière de la malvaise nature. Dont nous poons dire k'il a en ces bestiaus continence et incontinence, ne mie simplement, mais par sanlance, ensi ke s'aucuns est à cele maise et anieuse nature venus ki est bestialités, selonc quelconque manière ele soit, s'il avient qu'il soit meüs par passion et désirier à poursivir aucune chose : si ke cis ki voloit mengier les enfans k'il prendre faisoit fors del ventre de lor mères; s'il adont se tient, c'est aussi k'uns sanlans à continence. Et quant aucuns n'a mie sans plus ces désiriers, mais tantost à pou de defois par aus est menés à ce k'il le poursiut, c'est ensi comme une incontinence, selonc ce ke nos prendons malisce simplement, en che k'il est selonc nature corrompue: nous disons malisse bestial, si con celi qui est sourmontans le malisse humaine des gens : ensi poons dire de ceste continence et incontinence ki est selonc tel malisse, ke ce n'est mie continence ne incontinence simplement, ains est par sanlant al incontinent ki est selonc le malisse humain. Dont on dist ke c'est incontinence simplement. Et ensi con li uns malisces est plus grant del autre, ensi est la incontinence bestiaus plus male ke la incontinence simplement ki

est selonc le malisse de la commune nature des gens. Et est à entendre ke li malisces bestiaus est pires, pour ce ke cis ki l'a a laissiet sa bone nature et est en la pieur, en tant con la nature de bestes vant mains que de gens. Mais à regarder selonc le malisce ki est contraire à vertut moral, li malisces humains est pires ke li bestiaus et plus blasm'-on les meffais et punist-on c'on ne fait le bestial d'aucune bestialité; quar se uns fols de nature fait mal, encore soit sa nature pire, n'est-il mie si blasmés ne si ne li punist-on mie comme on feroit un homme ki sens aroit. Car que plus a de raison ens ès gens et plus ellisent mal à faire, tant font-il plus à blasmer, et les puet-on tenir à plus malvais de mauvaisetet contraire à vertut. Et pour che k'ens ès gens bestiaus raisons et élections ki commencement sont d'œvres, sont ensi comme en bestes fallit, et en l'incontinent s'a plus de raison, ne n'est mie cis commencemens en lui mors du tot, s'est li incontinens selonc le sentir et les viandes, et deboires, dis plus malvais et est plus blasmés et plus punis: kar ki plus a de raison et pis fait, chis est li pires. Et li comparisons de ces deus est aussi con li comparison d'une chose ki aroit ame à celi ki point n'en aroit, et est aussi con comparer un homme à une beste, lesqueles si con dit est, ne sont mie simplement malvaises, encor soient lor malvaisetés plus cremetables et peureuses. Plus puet assés de maus faire uns malvais hom k'une malvaise beste, par quoi il iert pires ke cis ki est si con beste. Car il n'est nule si crueuse injustice ke cele ki est de sens armés. Et pour ceste nature bestial ke les gens aucune fois emprendent, si racontent li poëte de Ulixes et de ses compaignons une fable ke au départir du siége de Troies, il vinrent en l'ille de Cerches : là Cirsés, la fille dou soleil, demoroit, et furent tout li compaignon Ulixes muet en bestes par un buvrage k'ele lor dona, li un en pors, ki comparés est à luxure pour l'ordure et la boe en lequele le luxurieus se toueillent 1; li autre en chiens pour l'avarisse k'il ait en la char, ki lait le char et tolt un autre chien son os; l'autre en leus pour l'ire ki en iaus estoit, si comme ou leu ki un fouc de brebis par ire ocist; et ensi des autres biestes et par tex muances en biestes, il n'entendoient ke de manières et de volentés s'estoient mis en sanlans de bestes 2.

# CHAPITRE XIV.

Cis capitles détiermine de persévérance et de molece aussi en comparant à continence et incontinence.

Nous avons parlé par deseure de continence et d'incontinence, ki sunt simplement selonc ce c'on vaint u est vencut par les passions et désiriers des délis, selonc le sens de goust et de tast, et selonc ce c'on vaint les délis et est-on vencut. Ensi en tristeces puet-on estre vaincut u on i puet contrester; dont on dist ke cil ki venkent les délis par lesqués moult de gens sunt vencut, ki sunt continent. Et cis ki est vencus par les délis ke moult de gent venkent, il est incontinens. Ens ès tristeches aussi, ki contraires sunt as délis, avient k'aucuns est vencus de celes ke mout de gens venkent, et cis est apelés mols u délicieus, et chis ki contresta à ces tristeces par lesqueles molt de gens sunt vencut, cis est dis persévérans. Et selonc ce ke par deseure

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var: s'entoeillent. (Ms. Croy.)

¹ La fin de ce chapitre est empruntée à Bokck, Cons. phil., IV, v et vi.

est dit, li nient atemprés quiert les délis corporeus par élection et les ellist à poursivir; li incontinens ne les ellist mie, ains est par le force dou désirier des délis vencus et menés à aus poursivir. Et li mols si est menés par horreur, doutance et cremeur de tristece à che ke legières tristeces il ne puet soufrir; et ensi poons veoir que cil trois visce ont différence ensanle. Et plus sanle cis malvais ki aucune malvaise œvre fait nient désirrans u poi meüs par désirier, ke cis ki par très-grant désirier aucune vilaine chose œvre, ensi ke cis est pires ki sans ireur flert aucun, ke cis ki durement courouchiés le ferroit. Ke feroit cis ki sans passion fiert, s'il estoit en passion? Et pour cou ke li nient atemprés fait mal par élection, si est-il pires ke li incontinens ki par désiriers des délis est vencus, ne ke li mols ki par fuir et doutance de tristece ne puet nus maus soufrir. Et ensi con continence est contraire à incontinence, ensi est li persévérans au mol. Et persévérant dist-on celui ki se tient encontre che ki le muet à aucune chose fuir; ensi con li délis d'aucune feme me moveroit à li porsievir, pour le doutance de le tristeche ki par le nient porsievir me poroit venir : si je cele tristece contrestoie et en vraie raison bien demeure, ce est persévérance. Ne par ces movemens cis ki les sent n'est mie vencus, si k'il contresta à tristeces, ki dou nient poursievir les délis venir li pueent et à celes qui molt de gent fuiroient demorant en raison bone et en bien ferme et estable. Et continence si est en che c'on vaint et sourmonte les movemens et les désiriers; dont on doit les délis refrener et deffendre et ce apiertient à persévérance. Dont persévérance est comparée à continence, ensi con che ki n'est mie vencut à che ki vaint. Car li continens vaint les délis et persévérance n'est mie vaincue par tristeche. Et ensi ke mieudre est vaincre que nient estre

vencus, ensi est mieudre continence ke persévérance. Et molece si est pire d'incontinence, car tous deus sunt en che que eles sunt vencues. Mais incontinence si est vencue par fors désiriers, molece par petis et foibles : car li mols si poursieut les délis pour le cremeur et le fuite de tristece k'il douteroit à avoir s'il n'avoit et ne poursivoit la chose désirée, k'il ne poroit che li sanle porter. Dont on tient ciax pour mols ki fuient hors ordene et manière toute tristece ne rien n'osent entreprendre pour le doutance ke tristeche ne lor en venist. Et chiaus si nommons aussi délicieus proprement ki doutent les tristeces des labeurs, ensi ke cis ki traine ses dras parmi le boe, pour le tristece k'il aroit de la paine du porter. Dont molt sont chaitif ki des petites et legières choses sont vaincut. Et de cesti naist pereche par lequele on lait les biens à faire pour le paine k'il sanle c'on aroit ou faire. Perrece si fait molt de maus '; car ele esveille les enchitemens des visces, sen propre proufit lait; pour le froit se tient li perreceus d'ahanner \*, si con li iawe par estre coie pourist, et li fers enrungist; ensi les gens par pereche et wiseuses périssent. Wiseuse est commenchemens de toutes les temptations; oquoisons est de luxure et de bourdes, d'iestre curieus, de vinnages chierchier. Mais ce n'est mie grant merveille s'aucuns est vencus de grans et sourmontans délis; ains i affiert pardons et miséricorde : ensi ke che ne seroit mie grant merveille s'on veoit son père u sa mère à aucun très-durement amet meschaument morir. s'on en avoit tristece desrainable u s'aucuns faisoit grant solas et grans risées et uns autres se tenist tant k'il peüst de rire et à derrains s'escrevast à rire, par quoi il feïst risée desrainable. Mais cil ki pour petit délis et tristeces font

<sup>1</sup> Eccli., xxxIII, 29.

<sup>\*</sup> Prov., xx, 4.

hors de raison aucunes choses, il font mout à blasmer ensi con li mol et li délicieus : et li jouenes ki trop se délite ès jeus et ki aussi con se fins a mis en iaus, encor sanle cis jouenes estre poursivans ès délis outre mesure, car jeus est une manière de délis, n'est-il mie nient atemprés; ains pueton mieus dire k'il est mols. Car jeus est une manière de repos et de faintise u lasqueté de corage. Dont jeus sourhabondamment quis sanle estre molece, ki fuit les grevances et les labeurs. On doit fortement et vigoureusement les tribulations 1 soustenir et soufrir. Si comme on raconte ke con Alixandres fesist sacrefisse à un sien diu, uns charbons cheï sour les braes d'un enfant ki tenoit un encensier, ne cil ne se meut, si fu parfais li sacrefisses, par le doutance dou destourbier, encore l'eschaudast li carbons 2. On trueve d'un qui avoit non Acanarcon, comme uns tyrans le vosist tourmenter et le manechast sa langue à cauper, cis respondi : « Tele n'iert mais partie de mon cors » et à ses dens le demenga et celui le gieta ou visage<sup>3</sup>. Et tele persévérance doient avoir toutes gens quant en bien et en raison lor entencions est fondée. Grans soulas doit estre as sages s'il ont maus c'on sent ou connoist muables et c'on set ke les mans on n'a mie déservis. Dont Socrates dist à sa feme ki le plaignoit pour ce ke venin li convenoit boire et disoit : « Ahi! amis nient coupables, pourquoi te fait-on soufrir tel mort? > - « Ke dis-tu, fist-il : le veüste mieus ke je suefre coupables ke sans ma coupe? » Pou i acontoit puiske sans coupe se sentoit 4.

<sup>1</sup> Var : tristeces. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> VAL. MAX. Memor., III, III, Externa.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid. — On a peine à s'expliquer comment le nom d'Anaxarchus, le héros de l'histoire, s'est défiguré à ce point sous la plume du scribe. Le même trait est cité par Boïce, de Cons. phil., II, vi.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> VAL. MAX., Memor., VII, II, Externa.

# CHAPITRE XV.

Cis capitles met une distinction d'incontinence.

Et savoir devons ke deus manières sont d'incontinence. L'une si est très-volans, l'autre si est foible 1; l'une se conseille ke ce n'est mie à faire, et si ne se tient mie à ce conseil pour le passion de désirier, des délis ki à iaus poursievir les corages traient; l'autre ne se conseille mie mar meüte par les délis fors, aussi con sans avis les poursieut. Et à ceste chi ki est très-volans sunt apareilliet li colérike et li mélancolieus : li colérike pour le grant chaurre et legière k'il ont, sunt tost meüt pour les délis à poursivir; li mélancolieus ki ont grans fantasies et fortes, cui matère escaufée plus fort art, tot ausi comme uns quariaus de fier est plus chaus quant il est alumés ke ne soit uns charbons et plus art; ensi sont meüs cil mélancolieus par incontinence ki ne puet estre par conseil rafrenée pour le fort movement de mélancolie, lequel les gens ne pueent soufrir ne porter. En autre manière est-il en sanguinieus et fleumatiques: car li movement ne sont mie si fort, pour le moisteur de la complexion, si k'il oient le conseil et se conseillent; et toutes voies par délit sont vencut, et cil ont le première manière d'incontinence. Et de ces deus manières l'incontinence très-volans si est mains malvaise ke ne soit li foible. Car cils ki par moins de movemens est vencus et par plus petit aversaire est pire que cis cui grant délit et

<sup>1</sup> Var : floive. (Ms. Crov.)

désirier venkent. Or sunt li movement del incontinence foible plus petit et menre que ne soient cil de très-volant et par le raison de sa legierté, le vigeur et la piertise ki est ou colérike; et tant con por le movement fort ki est ou mélancolieus, fait mains à blamer li très-volans incontinens ke li foibles. Chis aussi ki plus a de raison et si meffait, plus doit estre blasmés ke cil ki mains en a. Et cis qui est incontinens del incontinence foible se conseille, et li très-volans n'a pooir de consillier; dont li très-volans sanle mains malvais. Et cil incontinent foible sunt ensi con cil ki tost et legièrement de poi de vin s'enyvrent et de mains ke mout de gens; et ensi con cist sont pis disposeit de cors ke cil lesquex il covient mout boire ains k'il soient yvre, ensi li foible ki par mains et menres passions sunt vencut sont pire ke li très-volant. Et de très-volans sanle li mélancolieus pires ke li colérikes. Car plus sanle k'en lui devroit avoir et porroit de conseil k'ens ou colerike. Li incontinens aussi est repentans et li poise après le fait k'il a ensi ouvret. Car li incontinens ki par passions et désiriers ces délis corporeus droite raison passe en iaus poursievant, ne les poursieut mie si k'il les ellise, si con ce ki bon est simplement, ains le contredist raison au comencement. Et pour che quant les passions sunt passées ki gaires ne demeurent, adont revient-il en droite connissance u oppinion de cele bonne fin; et quant il le connoist malvaise, si se repent de che k'il a fait. Mais li nient atemprés por che k'il ellist cele fin si ke bone, par son malvais habit, ne après fait, n'a point de connissance ke che ait esté mal fait, n'est-il mie de son meffait repentans, et pour che apert-il pires ke li incontinens liquex fait à blamer. Et li continens por ce k'il maint en raison et vaint les désiriers fait à loer.

# CHAPITRE XVI.

Cis capitles détermine une question et est se cis sans plus est continens ki s'asent à vraie raison.

Pour çou ke nos avons dit ke li continens maint et demeure en raison, ensi ke s'on li moustre aucune bone raison par coi on ne doit mie les délis ensi poursuiwir comme il le muevent, il s'i assent, maint et demeure en cele raison; si poroit-on demander se li continens maint et assent à toutes raisons et élections, soient bones et soient malvaises, vraies u fausses, u s'il est continens, ki maint et s'assent à vraie raison sans plus. Assentirs u consentirs si vaut autant con les sens aploiier à une chose, si con les sens dou veïr aploiier à la chose veüe. Or est propre au sens avoir connissance des choses présentes, et pour çou ke li œvre de la vertut appétitive u désirant est une manière d'enclinance à aucune chose, selonc aucun samblant ke la chose a à li, cele applications de la vertu désirant à la chose, selonc cou k'ele s'ahiert et tent en la chose, a ensi con le non de sens : ensi con cis ki prent aucune expérience de la chose à qui ele s'ahiert, en tant k'i li plaist estre à la chose par désirier conjointe. Dont nos disons selonc ceste manière et par cest sanlant assentir u consentir estre œvre de vertut appétitive u désirant. Et pour ce ke assentirs u consentirs enporte une application u aploiment de mouvement d'appétit à aucune chose ouvrer, et à celui apiertient d'aploiier le movement del appétit, en qui pooir est li movemens del appétit; et les bestes mues n'aient mie le movement de lor appétit en lor poissance, mais tex movemens est en eles par l'ensegnement de nature : dont ces bestes apétent u désirent si con a esté dit; mais le movement de lor appétit eles n'aploient mie à aucune chose : si dist-on que les bestes mues proprement ne s'asentent mie u consentent. Car eles n'aploient mie le movement de lor appétit à aucune œvre, mais nature; pour laquele chose, en ces choses seulement est assentirs u consentirs, ens èsqueles est nature raisonnable, liquele a en poissance le movement de son appétit et le puet apploïer u nient apploïer à chechi u à autre chose. Si con nos véons k'uns bastons est apploiiés à touchier une piere. Mais ce n'est mie par le pooir ki soit ou baston, mais à celui apiertient le baston à le piere aploiier, ki en li a le pooir dou baston movoir. Et ce ont seulement les choses ki ont en eles raison et entendement. et assentir ne consentir à le derraine fin. ne dist-on mie proprement, mais c'est simple volentés. Car li appétis, si c'on dist naturelement, tent en la fin derraine; mais des choses ki sunt à le derraine fin ordenées puet estre consens u assens. Car ensi sunt les choses ordenées, ke premiers est li appétis d'aucune fin, et puis consaus ki est des choses ki sunt à le fin. Dont li consaus suppose k'aucune fins soit désirée, et li appétis des choses ki sunt à le fin suppose ke li consaus soit déterminés; et pour che li apploiemens dou movement del appétit a déterminé conseil, est proprement appielés consens, si comme on vieut et désire premiers aucune fin, et puis se consille-on comment on l'ara, et dont s'assent-on à ce ke par ce conseil est déterminet et aviset. Et pour ce ke la derraine sentence et li derrains jugemens des œvres humaines est li consentirs en l'œvre, si dist-on que consentirs en l'œvre apiertient en la raison humaine selonc que la volentés est ens enclose. Car tant k'ens ès œvres humaines aucune chose demeure à jugier ù on n'est mie ciertain s'on doit contrester u non, nus jugemens de raison n'est sentence, ne jugemens derrains. Et cis derrains jugemens si est con sens ki esmuet à ouvrer s'on puet. Et sanlans demande à celi ki faite est si est, se cis est incontinens, ki en nule raison ne élection ne maint, ne à nule ne s'asent, u chil ki ne maint mie en droite et vraie raison, u on poroit ensi demander se cis ki ne maint ne s'assent à fausse raison et élection est incontinens u non. Et à che puet-on dire ke li continens si maint et s'assent simplement à vraie raison, et de entention est toujours à ensievir et par aventure et selonc parti et puet bien avoir ou continent fausse raison : ensi ke s'aucuns désirroit miel et il presist fiel, k'il quidast ke ce fust miel, il aroit le raison dou miel simplement, ki seroit vraie; et si aroit par aventure et selonc partie le raison fausse, si con dou fiel k'il quidoit miel. Et ensi ke s'aucuns quidoit aucune raison vraie, ki enorteroit aucun délit à poursievir, ki ne feroit mie à poursieuwir, s'il demoroit en chele raison, si comme en vraie, il manroit simplement en la vraie raison, et par aventure, et selonc partie en la fausse; car il entent à demorer en la vraie ù est sa entencions. Et li incontinens simplement ne maint point ne ne s'assent à droite raison: car si con dit est, encore ait-il vraie raison en général, ke che k'il poursieut ne fait mie à poursiewir, si le vieut-il mieus poursievir ke laissier, et ensi poursieut-il le fausse raison simplement et par aventure et selonc aucune partie maint-il et assent en vraie raison et ne mie à raison simplement. Ensi ke s'aucuns incontinens volsist avoir compaignie à aucune feme estraigne et il gesist avoec le siene, il s'assenteroit simplement à le raison fausse et par aventure et en aucune manière à le vraie, si con d'avoir afaire à sa feme, ke raisons simplement bien otroie.

### CHAPITRE XVII.

Cis capitles met différence entre le continent et celui ki est aboutis 4 de propre volenté.

Aucuns sunt ki plus k'il ne doient demeurent en lor propres raisons et opinions si ke par autres raisons on ne les puet enhorter à autre chose k'à che k'il ont conchiut et ki lor sanle : et chil sunt apelé gens de propre sens et volentet et de sentence u aboutif. Et s'aucune chose lor est enortée on les en remuet trop à grant force et sunt aussi con nient movable; et aussi con grief est d'iaus enorter, aussi fort est d'iaus desenhorter. Et che apiertient et avient le plus as mélancolieus, liquel rechoivent à grant dur et che k'il ont rechut fortement retienent. Et ichi sanlent avoir sanlance à continens, car il ont che ke le continens a, mais c'est sourhabondamment, ensi con li prodigues a cou ke li larghes, et li hardis çou ke li fors. Mais c'est sourhabondamment: car cis ki est de son propre sens, il maint et s'assent à raison plus k'il ne doit et li continens tant comme il doit; et selonc autres choses ont-il différence as continens. Si devons savoir ke en deus manières puet-on removoir les gens et oster de lor opinions. Li une si est prise selonc le raison en tel manière ke s'aucune raisons plus forte et ki

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var : abitueus. (Ms. Croy.)

sanle iestre plus vraie lor est faite, il se délaissent de lor opinion pour la force de la raison qui lor est faite. En autre manière est-on meüt de son opinion, selonc le passion ki parvertist le jugement de raison; et selonc ces choses est différence entre le continent et celui ki est de son propre sens. Car li continens n'est mie mués de sa opinion pour le concupiscence et désirier ki par passion li soit fais; mais aucune fois quant il afflert, il iert bien par milleur et plus forte raison ke ne soit li siene enhortés au contraire de son opinion. Dont il est loés de ce k'il n'est mie vaincus par passion et si le puet-on vaincre par raison. Mais cil ki est de son propre sens ne puet estre mués de s'opinion par nule raison; mais sovent rechoit les délis outre raison; dont il est blasmés quant il ne puet estre vencus par raison et si se lait vaincre par passion. Cil ki ensi sunt de lor propre sens pueent maisement estre apris, car il ne voelent mie estre estruit d'autrui ne c'on lor aprenge : tant tienent-il d'iaus et si sunt aigre et de maise compaignie et conversation. Car cil ki toutdis voelent poursiewir lor propres opinions, lor sens et lor voloirs, il sont sovent à grevances de lor compaignons; par quoi on ne puet mie bien demorer avec tex gens. Et che k'il sont ensi de lor propre sens est pour ce k'il quièrent aucuns délis plus k'il ne doient et fuient aucunes tristeces: car il s'esjoïssent et quièrent avoir le victore de ciaus à qui il parolent, et lor sanle ke che soit grans chose de ce k'il ne pueent estre ostet par nul enhort de lor opinions; et en che se délitent et cil délit il quièrent; et si ont tristece se lor opinions et lor raisons sont si foibles k'il ne les puissent soustenir, ains covingne k'il sievent autrui raison; dont pour che délit k'il quièrent et le tristece k'il fuient plus ke raisons ne porte, il demeurent si fermement en leur propos c'on ne les en puet gieter. Chist

le vérité de lor paroles u opinions ne quièrent mie à aquerre, mais il voelent sanler veinquant, et comme il désirent à sanier venquant par dehors, dedens par le sotie de lor cuers ellevés de lor loiiens sont loiiés. Et désirer délis et fuir tristece si est propre au continent et l'incontinent; mais c'est diversement. Dont il apert ke cis ki est ensi de son propre sens, opinion et volentet mieus resanle incontinens ke continens; car plus ke raisons n'aporte les délis quiert et tristece fuit, ki en sa opinion et voloir le font plus longuement demorer k'il ne devroit. Bien se doit-on de son opinion et de che c'on est enhortet departir, quant on s'en relait pour amour de vérité et de bien et ne mie pour incontinence; ensi con cis ki volroit dire une mencoigne et à dire seroit durement enhortés, et si le lairoit pour l'amour de voir et pour cremeur de mentir. Ne mie tous cil ki pour délis aucune chose font sunt nient atemprés, malvais u incontinent; mais saus plus cil ki pour orde, venteuse et malvaise délectation font aucune chose mésavenant.

# CHAPITRE XVIII.

Cis capitles devise comment continence est aussi comme moiiens et nient extrémités.

Moustrer devons, puiske continence est aussi con viertus, comment ele puet estre moiiens. Car si con dit est vertus est entre deus extrémités. Si poons dire c'aucun sunt si disposet k'il s'esjoïssent mains k'il ne devroient ens ès délis corporeus, ne mie pour bone fin, mais pour aucun anoi u

perreche; pour laquel chose il ne demeurent mie en la raison jugant qu'il covient user selonc ce k'il afiert de tex délis. Del incontinent est-il dit k'il ne maint mie en raison pour che k'il s'esjoïst en ces délis plus k'il ne doit et entre ces deus est li continens. Car li incontinens si ne demeure mie en raison, pour çou k'il vieut plus user des délis k'il ne devroit et li autres mains. Mais li continens si demeure en raison, ne ne le passe par trop, ne ne le lait pour 1 pau. Et ensi apert par che que dit est par deseure ke continence si puet estre mise entre les bonnes choses et les autres deus entre les visces. Car cascuns est hors de raison, l'une par trop, l'autre par poi. Et pour çou ke cele extrémités ki est par pau siewir les délis corporeus n'est mie sovent en usage, car pau de gent de délis à poursiewir défalent, si ne parlons mie mout de cesti. Et plus tient-on l'incontinence ki est par trop estre à continence contraire. Et pour çou ke li continens ne poursieut mie les délis sans raison, il est només aucune fois atemprés pour le sanlance que li atemprés a à lui, de che k'il ne les porsieut mie aussi sans raison. Et li incontinens est aussi samblans au nient atempret pour cou k'il mie ne poursieut les délis par raison. Et pour çou ke prudence, selonc çou c'on dira ci-après, ne puet estre sans vertu moral, et puis, si ke moustret est, li incontinens n'est mie boins, nus ne pora estre incontinens et prudens ensanle. On n'est mie aussi prudent pour savoir bien ouvrer sans plus, ains covient bien ovrer, selonc ce ke droite raison l'ensegne. Et li incontinens n'œuvre mie selonc droite raison, par quoi il n'est mie prudens. Mais pour che ke li engigneus avisé et malicieus, si con ci-après aparra, pueent iestre incontinent, et cil sanlent estre prudent, si

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Var: par. (Ms. Croy.)

quid' on sovent ke li incontinens soient prudent : ke faus est. Dont jà soit che ke li incontinens devant le passion ellise çou ke bon est, et en le passion aussi le bien universel, toutesvoies en l'œvre de le passion si œvre-il volentiers mal en poursievant le singuler délit hors de raison. Dont il resanle aucunes viles ki voelent avoir bones lois et si n'en voelent point user. Et des incontinens chis ki de sa nature le complexion est incontinens, puet estre mains curés et revenir à droite voie, que cis ki est incontinens par acoustumance. Car plus tost puet-on muer la coustume c'on ne fait nature : car par ce est coustume grevable à muer ke ele resanle nature. Dont nature est mains muable ke ne soit coustume. Et ensi apert par che que dit est ke continence est uns habis par lequel selonc droite raison, nous vainquons les maises passions des concupiscences et désiriers des délis corporeus et demorons et manons en raison. Et incontinence si est uns habis nient demorans en raison pour les maises passions. Ke c'est ensi persévérance et molece, et comment cis habis ont sanlance et différence et de lor manières a estet dit par deseure.

#### CHAPITRE XIX.

Cis capitles devise comment aucuns visce sunt comencement des autres 4.

Diviers visces dist-on estre rachines et commencemens u causes d'autres visces : mais c'est selonc divers rewars.

<sup>1</sup> Cfr. S. Thomas, Somme théol., 1re son, 2e p., q. LXXXIV.

Orgieus est dis commencemens et racinne de tous visces par trois causes u raisons. Premiers, car on le trueve en tous pechiés et visces, car en tous pechiés on trueve content envers Dieu et sanlant à despit, liqués est une cause de pechiet. Et cis contens et despis est departemens dou créateur et de raison, laquelle chose on trueve en tous pechiés là où on met le bien muable devant celui ki muer ne puet, si con les biens temporeus devant les espiritueus. La secunde raisons si est car c'est li premiers pechiés, car selonc cestui pecha li dyables et li hom en paradis : la tierce, car de li naissent li autre visce. Pour cou ke li orguilleus vieut tous les autres sourmonter, si le dieut-il 1 s'il voit nului ki à lui puist estre ywes et ensi en naist envie. Et d'envie naist ire et haine; quant li ire n'a pooir de li vengier en tristeche se mue<sup>2</sup>. Tristeche fait pereche, porce k'ele ne lait mie ouvrer. Envis u nient faisons aucune chose quand tristes sommes. Li perecheus ki quiert aucun soulas et deport le prent en choses ki ne li soient mie lontaines ne travillans, si come en avoir, si devient avers. Li avers pour cou k'il est riches puet miens avoir les grans viandes, si devient glous, et li glous pour le remplissement dou ventre est de legier à chou meüs ke che ki trop est soit hors mis par les vaissiaus natureus, et ensi engenre luxure. Luxure aussi dist-on racine de tous maus pour ce ke cis délis nous est ennés, et as choses natureus molt somes apareilliet et par grietet les contrestons. Covoitise aussi est rachine de tous maus, car c'est amours nient ordenée à créatures, ki l'arme retraient dou sovrain bien pour le délit ki est en la créature. Cist visce sont ensi

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var: duelt. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cette phrase est toute différente dans le ms Croy: « Et ensi en naist tristece, dont pereche, pour le tristece longe, aukune fle d'ire naist, quant li ire par nient pooir de vengier en tristece se mue. »

con li sovrain visce asquex tout li autre pueent estre raportet et desquex li autre naissent. Ces visces compere en à sept bestes : orgueil au lyon, car il ne vieut avoir nul per; envie au chien, car s'il a une pièche de char et il voit un autre rungier un os, si laira-il sa char et tolra l'os al autre, s'il puet, car par envie ne puet soufrir c'autres ait point de bien '; ire au leu, car par ire nule brebis ne lait; ains k'il les mengast, s'il les trouvoit, les ociroit toutes en une estaule. Pereche al ane : ferés tant con vous volés, il ira si k'il volra; avarisse al yreçon, car s'il pooit toutes les pumes enporteroit d'une forest; luxure, au porc, ki tousjours se vieut toueillier en la merde; glouternie, al ours, car tousjours vieut mengier.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var : au lieu de point de bien, le ma. Croy porte nul bien.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Var : tumellier. (Ms. Croy.) — La fin de ce chapitre est empruntée à Войск, Cons. philos.

# LI CINKISMES LIVRES DE LA SECONDE PARTIE.

# CHAPITRE I'.

Cis capitles détermine de justice et met premiers une distinction de justice <sup>4</sup>.

Deseure avons parlé des vertus ki principaument sont selonc passions et désiriers : or parlons d'une autre ki est selonc œvres ki sunt faites à autrui, si con justice, si enquérons selonc queles œuvres justice est et quex moiiens justice est et justes. Et premiers si regardons ke c'est chou que les gens communement voelent dire de justice. Premiers sanle ke che soit une enclinance des œvres justes selonc lesquels on dist ke les gens voelent justes œvres faire. Et en tel manière est-il de son contraire ki est injuste, ke c'est inclinance et voloirs à ouvrer œvres injustes <sup>2</sup> et chechi devons premiers supposer. Et pour çou k'uns habis est souvent conneüs par son contraire, quant cis contraires est plus usés, si parlons premiers de nient justice u d'injus-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, Mor. à Nicom., V, I, 1-11.

<sup>\*</sup> Var: nient justes. (Ms. Croy.)

tice, pour ce ke mieus est conneute : par quoi nos puissons par li venir en connissance de justice. Car s'il est ensi que li uns puist estre dis en pluiseurs manières et li autres l'iert aussi. Car se nient justice puet estre en pluiseurs manières, injustice ensi le sera. Or est à savoir k'injustice u nient justice puet estre dite en pluiseurs manières. Mais pour ce ke ces manières sunt si prochaines, si n'apert mie k'eles soient en pluiseurs manières. Et premiers si regardons en quantes manières nient justes puet estre pris. L'une si est k'il est nient justes si ke nient lois, ensi ke ce ki est encontre le loi. Une autre manière si est ke nient justes s'est si con avers, ki vieut avoir plus de bien k'il ne doit; la tierce manière si est k'injuste u nient juste est nient ywés, car il vieut avoir mains de maus ke li autres n'aient et les eskiwe. Dont il apert ke justes sera cieus ki est de loi, ki est gardère de le loi; en autre manière est-il justes ki est ywés, ki ywelement vieut avoir biens et maus. Et encore soit nient juste en trois manières, si est juste dit en deus manières, si que justes de lois et justes ywés. Et cis ywés est contraires as autres deus. Car ywel si est contraire à trop et au plus et au mains. Et pour cou li justes ywés est contraires au nient juste aver, ki plus vieut de biens, et à nient juste nient ywel, ki mains vieut de maus, et ensi est dis justes de loi et justes ywés et nient justes mains ywés. Li aver ki plus covoitent des choses k'il ne doient sunt dit nient juste, por cou k'il sourhabondent en covoitier les choses ke les gens désirent le plus, ensi con les biens de fortune, liquel bien en iaus à regarder sunt bon; mais tousjours ne le sunt-il mie as gens; car aucune fie ne lor vienent mie à point ne ne lor proufitent. Car mout de fies les gens assamblent avoir au mal de lor signour. Et quant les gens en lor orisons et lor désiriers

che quièrent et prient aussi que se tousjours ces choses lor fuissent bonnes, il pechent et sunt en cou aver et nient juste. Et cou ne doit-on mie priier. Mais on doit à Dieu requerre ke ce ke bon est simplement et selonc li à regarder, soit boin à celui ki prie, en tel manière ke cascuns ellise ce ki est bon simplement, ensi comme ouvrer selonc droite raison et vertut. Et ne mie tousjours les gens sans plus sunt injuste pour ce qu'il ellisent plus de biens k'il ne doient; mais aussi pour cou k'il ellisent mains de maus, ensi con cil ki nule painne, nule labeur, nul travail ne voelent soufrir, pour quelconque chose ce soit. Et pour çou ke mains de maus a en aucune manière sanlant de bien, por ce k'il est plus élisables, et avarisses si est en biens 1, cil dont seront dit avaricieus ki mains covoitent et voelent soufrir de ces maus k'il ne doient; mais plus vraiement et rainablement ichil doient mieus estre apielé nient ywel, car cis nient ywes est communs et au plus et au mains. Injustes est aussi cils ki est sans loi, ki nient ne regarde les riules ne les estatus de la loi. Et cil puet aussi estre dis nient ywés, en tant k'il passe le moiien ki doit estre en la loi garder; et cis ki est ensi-nient justes a en lui toute défaute de justice et a tous malisses, ensi con ci-après aparra.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var : en convoitise de biens. (Ma Croy )

#### CHAPITRE II.

Cis capitles moustre k'il est une justice ki contient en li toutes les autres viertus 4.

Selonc ce que dit est par devant che ki est sans loi est nient juste, par quoi che ki iert selonc loi, iert en aucune manière juste. Et che ke je di en aucune manière di-je pour ce ke tout che ki est lois ne covient mie estre tousjours simplement bon. Car les lois ki sont données des signeurs ki doner les pueent, doivent estre faites pour le bien commun du peule u des meilleurs dou païs u de la citet. Et en ce faire covient regarder et le tans et ciaus c'on a à governer; dont il avient ke che proufite en un tans ki ne proufite mie en l'autre, et à une manière de gens selonc lor estat et lor manières et nient à autres. Et pour ce puet avenir ke che ki boins est à aucunes gens u pour le tans u pour lor manières n'est mie boin simplement; pourquoi il ne covient mie ke toutes lois soit simplement bone. Toutesvoies bonne est en aucune manière, en tant ke par cele loi on entent bien à faire et le mal à abaissier; et pour ce toutes choses de loi sunt en aucune manière justes. Car li estatut ki en iaus nul bien n'ont, ne doient estre nomet lois, mais malvaises volentés. Li lois dont et li faiseres de la loi, si doit principaument regarder le proufit et l'utilitet du commun: et toute utilités humaine est ordenée à bone eurtet,

ARISTOTE, Mor. à Nicom., V, 1, 12-20.

si con en sen fin. Par quoi il apert ke selonc une manière les choses justes de loi sunt celes ki sunt faisans et gardans bon eurté et ses parties, si con font vertus ki premiers et principalment sunt faisans et engenrans bon eurtet; et richeces et li autre bien de dehors sunt à li ordené si con estrument par lesquex ele œvre. Ceste lois si commande che ke chascune vertus par li commande, car ele commande à faire les œvres de force; car ele commande as chevaliers k'il ne se partent mie de batailles ne ne gietent lor armes en voies. Elle commande aussi que nus ne prenge autrui feme et ke nus ne fière autrui par ire, ne ne die vilenie. Et ensi des autres vertus, lesqueles œvres bonnes commandent et les malisses as vertus contraires eles deffendent. Dont ceste justice de loi si est vertus parfaite, ne mie simplement par li, selonc ce ke les autres sunt; mais ele est par comparation à autrui. Riens n'est honeste qui justice faut. On puet bien estre atempret par lui, débonaire; mais juste ne puet-on estre se on ne l'est à autrui. Et pour che ke ceste vertus n'est mie sans plus bone en li, ains est aussi bone à autrui, se le tient-on pour le plus noble de toutes les vertus et pour le milleur. Et ceste justice de loi si est en usage des vertus selonc ce c'on en use à autrui et ke lois commande à user en toutes vertus. Et par ce est dit que ceste justice a en li toutes vertus, dont ele est li plus parfaite. Car tout aussi ke cis est très-malvais ki œvre malicieusement à lui et à autrui, ensi est cis très-bons ki à lui et à autrui bien fait. Et pour ce ke ele est à autrui, selonc ce k'ele fait bien autrui, si fait-ele les gens connoistre. Car princés et signourie si moustrent l'homme; car tex est simples et dous et preudons par sanlant, ains k'il ait signourie, ike quant sires est, il moustre k'il avoit devant couvet en son cuer. Dont celle justice enclot en li toute

vertut et s'apiertient en li d'user de toutes les vertus au bien d'autrui. Dont il sanle que li justice de loi ne soit mie vertus par li destinctée des autres, mais ele est toute vertus et chascune. Et aussi li malisces, ki est à cesti contraires, n'est mie une seule malisse, ains est toute malisse. Et les vertus selonc ce ke eles sunt simplement en eles devisées et par eles-meismes, eles sunt devisées en pluiseurs vertus. Et selonc ce k'eles sunt comparées à autrui, chascune puet estre œvre de justice, selonc ce ke ele entend au bien commun. Ensi ke se nos regardons c'on ' ne prent mie autrui feme, pour cou c'on mie ne vieut tex délis aemplir, c'est atemprance. Et se nous regardons k'en li prendant nous prenderions autrui catel, que lois deffent, c'est justice. Et par tel manière puet estre justice en toutes les œvres de vertut, selonc ce ke ces œvres sunt à autrui raportées et représentées, par quoi ele est toutes les vertus.

#### CHAPITRE III.

Cis capitles moustre k'il est une singulière justice ki partie est de celi dont dit est devant 1.

Après ce ke moustret avons k'il est une justice ki a en li toutes les vertus, or enquerons s'il est nule autre singulère justice ki soit aussi con partie de la justice de loi ki est toute vertus et de nient juste aussi. Et ke une tele soit dist-on communement et si le poons moustrer, car il est

ARISTOTE, Mor. à Nicom., V, II, 1-10.

une nient justice ki est une malisce singulère et par li, et par ce si aparra che, moustret k'il est une singulère justice. Et un signe poons avoir à che, car cis ki œvre selonc les autres particulers malisses contraires à vertus fait nient juste selonc justice de loi, et ne le fait mie par aventure autrement<sup>1</sup>, par quoi il prenge riens del autrui: ensi ke s'aucuns chevaliers s'enfuit de bataille pour peur, u aucuns die autrui u face par ire vilenie, u n'ajuwe mie son ami en son besoing par avarisse de lui : ensi puet estre autres malisses sans avarisse, ki est nient justice singulère et par li, si con deseure est dit. Aucune fois aussi avient li contraires, c'aukuns peche par avarisse et par tolir autrui le sien et si ne peche selonc nule des manières des singulères malisses ne selone toutes malisces, et si peche encor dont selonc aucunes malvestés et çou apert; car teus si est blasmés aussi con nient justes; par quoi il apert k'il est une injustice singulère par li, ki est partie de le nient justice ki est toute malvaistés et commune si con l'injustice de loi; par quoi il iert ensi une justice par li et singulère autre ke celi de loi; lequele iert partie de celi ki est à toutes les vertus commune. Encore nos prendons diversité des vertus et des vices selonc le fin qu'il entendent. Car se li œvre d'une malvaisetet est ordenée à une autre fin malvaise, ele sera d'une autre manière de malisse ke devant. Ensi ke s'aucuns a compaignie à une feme pour le déduit ki est en cele compaignie, chis puet estre proprement luxurieus. Mais ki a à li compaignie pour proufit ke cele li fait et en ce est se fins et s'ententions, il n'est mie luxurieus nommés, pour çou k'il n'entent mie le fin de luxure; mais il est injustes, pour cou k'il fait encontre justice pour covoitise

<sup>4</sup> Var . arerement. (Ms Croy.)

d'avoir : et ensi apert k'il est une injustice singulère par li. Injustice aussi de loi ki commune est à toute malisse, est ramenée à chascune malisse particulère : ensi ke s'aucuns fait encontre justice de loi, en ce k'il a compaignie à autrui feme, ceste injustice est ramenée as visces de luxure. Et s'aucuns chevaliers s'enfuit et lait son signour en la bataille, che iert cowardise; et s'autrement k'il ne doit, il fiert son proïsme, ch'iert par le malisse d'ire. Mais s'aucuns gaigne maisement en tollant autrui le sien, cis malisses ne puet estre jà raportés à autre maisetet fors k'à injustice; par quoi bien est voirs k'il est une autre justice singulère ke cele ki est généraus et commune ensivans toutes viertus. Et ces deus justices pour ce k'eles ont un non sunt sovent prises les unes pour les autres. Et en ce est la différence de ces deus ke li justice de loi si regarde communement et en général tout cou k'à toutes les viertus apiertient, selonc çou k'eles sunt à autrui ordenées. Et li autre justice singulère si est selonc cou k'ele regarde le bien et le proufit d'aucune persone singulère, si con de cestui u de cestui. Et ensi apert k'il sunt pluiseurs justices, l'une de loy, l'autre yuwele; et sans celi de loi une autre singulère de laquele nos entendons à parler. Et selonc ce que dit est par deseure, injustice si est ce ki est contre loi, et che ke n'est mie aussi ywele, soit nient ywele u par trop u par pau. Et juste est dite en manière contraire si ke juste de loi et juste ywel. Et ensi est-il double injustice, nient ywel et contre loi. Et de cele justice ki est toute vertus et de son contraire ki est tous visces nos tairons ore, car le plus grant partie de commandemens de loi sont déterminé selonc ce k'à vertu apertient et affiert, en tant ke les lois commandent à ouvrer selonc les vertus et fuir les malisses. Or sunt aucunes autres œvres ki ne sunt mie droitement déterminées al usage d'aucune vertu singulère, mais à aucunes dispositions de biens de defors et de cesti si parlons.

#### CHAPITRE IV.

Cis capitles devise de justice singulère .

Savoir devons ke de ceste justice singulère sunt deus manières; l'une si est en destribuer et departir aucunes choses communes entre chiaus ki vivent communement et en comun ensanle: ensi ke s'on devoit partir et deviser honeurs u richeces u aucuns autres biens à chiaus d'une vile, en ce departir, par quoi bien fust departit, cheroit justice. Car en ce departir puet estre yweletés et nient yweletés del un al autre, et che apertient à justice singulère. Une autre manière si est, selonc cou c'on mue u change une chose pour une autre droiturièrement. Et ce puet estre en deus manières, selonc deux manières de choses muables et changables les unes as autres. Car les unes sunt muées et changies volentrievement, et les autres nient volentrievement; et volentrievement sunt dites changies pour çou ke li commencemens de che changier est volentrieus d'ambesdeus pars : ensi comme il apert en acater et en vendre : ens èsquex choses li uns change et mue le signourie de le chose en autrui, pour le pris et le value de la chose k'il a prise et achatée u vendue. Et aussi ès changes, là ù li uns donne le chose pour avoir une autre ywele à celi.

<sup>4</sup> ARISTOTE, Mor. à Nicom., V, 11, 11-13,

Et ensi est-il en plegeries, en prés, en ce c'on done en garde u che c'on leuwe. En toutes ces choses li muanches et li changes si est fais par la volenté de deus parties et por ce dist-on ke cele muance et tex changes est volentrieus. Muances et changes nient volentrieus si puet estre en deus manières, l'une si covierte et celée, si que quant on emble les gens le leur, la chose est muée et changie dou signeur à un autre nient volentiers; et quant aucuns prent coiement le feme d'autrui u il envenime aucun. Il est aussi une autre manière de nient volentrieveté, ki est par force apierte, ensi con de gens à batre et quassier et tuer et reuber les gens le leur : en tes choses est changes et muance et commutations nient volentriewe. Ensi que dit est par devant, li injustes est nient ywés et injuste est nient ywele, soit cele nient yweletes en trop u en pou, là puet-on aussi prendre yweleté; car ywel est moiiens entre trop et pou. Dont en tous lieus là ù on puet trover ywel la puet-on trover moiien; par quoi il apert ke injuste est nient ywel et que juste sera ywel. Et ce puet-on vir apertement ke juste est ywele, sans auques de raisons à metre. Et pour çou ke ywel est moiiens entre plus et mains, justice ki est ywele, si con dit est, iert dont moiiens.

#### CHAPITRE V.

Cis capitles moustre k'en justice distributive covient garder proportion et meaure 4.

Cele justice distributive et departans les choses, covient ARISTOTE, Mor. à Nicom., V, III, 1-12.

estre selonc proportion, regart et mesure, et ce puet-on ensi moustrer. Come il soit, ensi ke dit est, ke justice est moiiens et ywel, il covient en tant ke c'est juste ke ce soit à autrui, car justice, si con dit est, si est par regart à autrui. Et en tant ke juste est ywel, covient ke ce soit en aucunes choses selonc lesqueles on prenge cele yweletes, ensi con entre deus persones. Et ensi apert se nous prendons juste selonc çou ke c'est moiiens, ce sera uns moiiens entre deus choses, dont li une iert plus et li autre iert mains; dont cou iert uns moiiens entre plus et mains. Et se nos le prendons selonc ce k'ele est ywele, il covient k'ele soit entre deus choses; mais en tant ke c'est juste, il covient ke ce soit en aucunes persones, pour çou ke justice si est à autrui. Or regarde justice le plus et le mains, ensi comme aucunes choses de defors li. Mais les deus choses et les deus persones regarde ele ensi con che ki est dedens li, ens èsqueles choses justice est feite. Et ensi apert que ceste justice a au mains quatre choses u sanlans à quatre. Car il covient iaus deus asquès justice soit gardée et deus choses enqueles on fait justice. Dont il covient a che k'en ces choses justice soit bien faite, k'il soit une meisme yweletes, des persones asqueles on fait justice, en tele manière k'ensi con les choses s'ont ensanle et les persones aussi l'une al autre. En autre manière ne poroit-on avoir yweleté: ensi ke s'on voloit departir argent à un chevalier et à un escuier, se justement devoit estre departis, il convenroit ke che ke li chevaliers devroit avoir, sourmontast autant che ke li escuiers devroit avoir, con li persone dou chevalier sormonte l'escuier. Dont il covient en ceste justice departant, garder tele mesure et proportion par quoi au plus digne soit departie plus digne chose, et tant sormontant con les persones se sourmontent; et de che vienent les plaintes,

tenchons et batailles quant ce n'est bien gardet, u à nient ywés quant choses ywées sont données: ensi ke se à aus deus, dont li uns fesist plus d'œvres que li autres, on donast un meisme salaire, u à chiaus ki feroient un on donast l'un plus del autre. Et ensi apert ke li moiiens de justice departable doit estre pris selonc proportion et mesure. Et ce poons-nos veïr par che c'on dist communement ke justice departable est adont bien gardée, quant à chascun est departit des biens selonc sa value. Et par che est demoustrée li proportions et li mesure, k'aussi con cis est dignes de tant et cis autres de tant. Dont ceste proportions si est tousjours entre quatre u entre trois dont li uns est pris pour deus. Ensi ke s'aucuns eüst ouvreit deus jours et uns autres un, et on donnast deus deniers à celui ki deus jours aroit ouvret et un al autre, ce seroit justement partit. Car en tele proportion con cis de deus jours s'a à celi d'un jour, autele est li proportions et li mesure de deus deniers à un; dont dire poons k'autele mesure et proportion k'il a de celui ki a deus jours ouvret à deus deniers, otele a de celui ki un jour a ouvret à un denier. Et aussi puet-on dire ke ces deus choses prises ensanle sunt aussi bien amesurées à ces deus persones, si ke c'est bien soufissaument lor dessierte: en tele manière aussi ke s'on disoit que ensi con chinc à quatre, ensi sunt dis à wit : car chinc si contient quatre et le quarte part de quatre, ensi fait dis wit et le quarte part de wit, ki sunt deus. Ensi aussi sunt quatre à wit con chinc à dis, quar quatre si est li moitiés de wit et chinc le moitiet de dis. Et outre s'ensiut k'ensi con dis sunt à wit et chinc à quatre, ensi dis et chinc, ki font quinse, sunt à wit et quatre, ki font douse : car ensi con dis contient wit et le quarte part de wit, et chinc quatre et le quarte part, ensi dis et chinc, ki font quinse, contient wit et quatre, ki font douse, et le quarte part de douse ki sunt trois. Aucune fie est prise ceste proportions et mesure par trois termes, dont li uns est pris deus fles, et ensi vaut autant come quatre, ensi que s'on disoit : ensi con deus sunt à quatre et quatre à wit; car li uns est doubles al autre; ensi con quatre est double à deus, ensi sunt wit à quatre. Ensi c'on deüst à un chevalier et un escuier et un bourgois aucune chose departir : se li escuiers sourmontoit autant le bourgois con li chevaliers fait l'escuier, se justement doit estre departit, il covient ke che ke li escuiers ara sourmonte autant che ke li bourgois ara, con che ke li chevaliers ara sourmonte che que li escuiers ara. Et ensi apert coment justes rendages doit estre fait par proportion et mesure. C'est à droit mesuret ce ki moïen est entre trop et poi; et c'est injuste quant ele est faite ens ès biens, quant on prent de ces biens plus c'on ne doit. Et ki injuste chose suefre a mains de biens k'il- ne devroit : en contraire ma nière est ens ès maus; car cis ki injuste chose suefre a plus de maus et cis ki injustement œvre a mains de maus : car cis ki œvre eslist les mains maus, liqués mains maus a sanlant de bien en comparison à plus grant mal. Et tout çou c'on ellist ou sor espesse et sanlance de bien. Et pour ce ke ce c'on ellist a plus grant sanlance de bien ke che c'on suefre, il apert ke chil ki injustement œvre a mains de maus ke chil ki l'injustice suefre.

## CHAPITRE VI.

Cis capitles détermine de justiche qui est adrechans les commutations et devise comment on doit prendre moiien 4.

Dit de le justice ki est departans les choses ywelement par proportion et mesure, si disons ore de celi ki est avoïans les commutations, les changes et les muances des choses volentrieves et nient volentrieves; et ceste manière de justice selonc ceste manière est autre ke ne soit li departans. Car justes departans depart les biens communs selonc autre proportion et mesure ke ne face li justice muans et changans. Et en ce ont ces deus justices sanlance k'en toutes deus che ki est juste est ywel et chou ki est injuste si est nient ywel. Et en ce ont-eles différence k'en le justice departant yweletés est prise selonc ywel proportion de mesure, en tele manière c'autele mesure k'il a de dis à chinc, otele a-il de wit à quatre. Car tout doi sont double : par quoi s'aucun avoient mis argent ensanle et on deüst departir le conquest, il le convenroit departir selonc le mesure ke chascuns aroit mis: ensi ke cil ki plus i aroit mis et plus devroit rechevoir. Et à celui ki plus aroit une vile servie devroit estre rendus plus grans leuwiers. En autre manière est justice muant et changant. Car en celi est prise yweletés selonc mesure d'ywele quantité et grandece, en tele manière c'on poroit dire ke sis selonc proportion d'ywele

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ARISTOTE, Mor. à Nicom., V, IV, 1.

quantité est moiien entre wit et quatre : car sis sourmonte quatre en deus et wit sourmonte sis en deus : chi est la mesure selonc lequele sis sourmonte quatre, lequele est deus, ywele à la mesure dont wit sormonte sis. Ci est proportion selonc ywele quantitet et ne mie selonc ywele proportion ne une, car autre est li proportions de sis à quatre selonc ceste manière, ki est ywele proportions, et de wit à sis : car sis contient quatre et se moitiet, et wit contient sis et le tierce part de sis. En contraire manière à la proportion d'ywele quantité est-il en la proportion d'ywele mesure : car la mesure est bien ywele et li quantité u la grandece n'est mie ywele. Ensi ke s'on disoit que sis seroit moiien entre nuef et quatre, chi a ywele proportion de mesure et ne mie de quantité u de grandece; car tele proportion comme il a de sis à quatre, otele a-il de nuef à sis; car ensi con sis contient quatre et se moitiet ki sont deus. ensi nuef contient sis et se moitiet ki sont trois : ci est une meisme mesure d'ywele proportion, mais li quantités n'est mie une. Car sis ne sourmonte quatre k'en deus et nuef sormonte sis en trois : et ensi apert ke yweletés selonc ces proportions puet estre prise en deus manières, et k'en le justice changant et muant, li proportions et la mesure soit prise selonc ywele quantité apert : car on n'i regarde mie le diverse proportion des persones, car il n'a point de différence tant con à ceste justice : s'aucuns bons a tolut par force u par larrecin à un mauvais le sien, u se uns malvais l'a tolut à un bon, u se uns grans sires u uns petis a fait avouture 1. Car sans plus ceste justice entent et regarde la différence dou meffait et de la grevance ki est faite : en tel manière que cis ki plus a meffait, plus face d'amende, de

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var : aculture. (Ms Croy.)

quelconque condition il soient, en tel manière que se d'iaus deus li uns face injuste chose et li autres le suefre, li uns quasse et bleche et li autres soit quassiés, li lois use de ces deus aussi con s'il fuissent ywel, conbien k'il soient nient ywel. Dont li juges ki menistres est de la loi et le doit metre à exécution et à œvre, se doit pener par quoi ceste chose injuste ke li uns a quaissiet l'autre, ki est une inéqualités, soit remise à yweleté; en regardant l'yweleté en la quantité dou meffait, ne mie selonc le proportion des diverses persones. Car ki ces meffais vieut à droite yweleté ramener, plus doit regarder le grandece dou meffait, ke la diversité des estas des persones.

#### CHAPITRE VII.

Cis capitles détermine une doutance, et est s'on doit regarder ens ès meffais as conditions des personnes 4.

Et che ke dit est ne sanle mie voir : car plus grant paine doit-on faire soufrir celui ki fiert un prince et ke plus est grans sires, plus ke celui ki ferroit un garçon : plus meffait aussi chis ki fait un roi wihot ke cil ki le fait un ribaut; par quoi ce sanle faus c'on ne doit mie prendre garde as persones, par quoi li amende soit plus grande et d'un meisme meffait. A ce puet-on dire ke che que dit est est bien dit, tant comme ens ès choses là ù on soustrait aucune

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cette dissertation. jusqu'au passage emprunté à Aristote, est la glose de S. Тномаs, Somme théol., 1<sup>re</sup> s., 2<sup>e</sup> р., q. LXXIII.

chose de defors : ensi que s'on emble u toloit deniers u aucun avoir; en tés chose n'est mie li quantité dou meffait pour la diversité des persones; mais entendre devons que li meffais ki fais est as prinches et as signeurs ne est mie sans plus à singulère persone : ains resort et rendondist cis meffais ens ou commun dont il est sires et ensi con li meffais du commun est plus grans, ensi est cis ki est fais au signeur: par quoi aussi con li amende doit estre plus grande dou meffait c'on a fait au commun, aussi doit-il estre au signeur: ne mie pour la persone, car en tant sont tout ywel; mais pour che k'en che est li communs blechiés. Et ce meisme poons dire dou preudomme s'on li faisoit male raison, car en che li communs ki par lui est en aucune manière aidies est blechies. Bien est voirs que li meffais à un prince fais est plus grans ke cis ki fait est à un chevalier u à un petit homme. Mais que dirons-nous se uns princes meffait à un chevalier, u quelconques plus grans à plus petit, u uns chevaliers à un prince? Sera entre ces deus meffais une meisme justice, k'aussi soit punis li princes meffaisans au chevalier, con li chevaliers ki meffait au prince, et il sanle ke non. Ensi que se lois estoit en un paiis, liquele doit estre juste et ywele, mort pour mort, membre pour membre; et uns princes crevast un œil à un païsant, ce ne sambleroit mie yweletés s'on crevoit au prince un œil por l'ueil d'un païsant, quant li païsans se passeroit pour un de ses oils s'au prince un crevet en avoit. Nule doute n'est que li oils dou prinche ne soit de plus grant value et pris ke li oils dou païsant : dont se li uns est rendus pour l'autre, plus grant chose sera rendue que li damages ne soit : et ensi faut yweletés que justiche chanjans et muans doit querre. A che di-ge ke le meffait poons regarder et devons, u selonc celui ki meffait u celui à qui on meffait. Se nous regardons

seulement le meffait de le part celui qui on meffait, dont est-ce voirs ke yweletés ne seroit mie bien gardée se li princes pierdoit son œil pour l'ueil d'un païsant; car ll uns vaut plus que li autres. Mais se nos regardons le meffait de le part dou meffaisant, dont esse tout plains ke li meffais est plus grans dou prince que dou païsant. Car tant comme on est plus grant, u par linage u par poissance, richeces, honeurs u savoir, de tant est la vilenie et li meffais plus grant: et pour ce ke li meffais est si grans ou prince, ki doit estre sages, courtois et honnerables, si est à droit mesurée li grandece du meffait et ywele faite à le grandece de la paine. Si ke selonc ce que li œils dou prince sourmonte l'œil dou païsant, ensi sormonte li meffais dou prince le meffait dou païsant. Et ensi une paine rendant pour ces deus meffais, droite justice, yweletés et mesure est gardée 1. Et ensi apert k'en le justice muant et changant doit-on prendre yweletés selonc les meffais et ne mie selonc proportion des persones. Et ensi quant aucun bat u tue un autre, ci a grant inyweleté, car li uns si suefre maus, et li autres si a aucun bien en ce k'il emplist se volenté: et en ce sanle-il k'il ait aucun gaaing : et cis ki est navrés u mors il a plus de mal, en tant k'il est privés de sa volenté u de sa vie, et par che li sanle-il k'il ait damage. Et li juges ki che vieut metre à yweleté oste à celui de sen gaing et l'ajouste à la pierte, ensi k'il oste contre le volenté celui ki le bati u tua et fait amender à celui qui on a adamagiet. Et gaains et damages communement à parler pueent estre pris ens ès choses là ù li uns a plus et li autres mains u de bien u de mal; mais proprement gaains u damages si est en biens de richeces et de possessions; mais proprement ne les

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ce qui suit est tiré d'Aristotr, *Mor. à Nicom.*, V, 1v, 3-8.

prend-on mie eus injures, quant li uns a batut u tuet ke ce soit gaains, et li autres est batus u mors ke ce soit damages: mais aucune fie le prent-on ensi quant ces choses selonc mesure de justice sunt amesurées, et adont ce ki plus est est nommés gaains, et che ke mains damages. Et por ce ke juste changant et muant est ywel, en tele manière ke c'est moiiens entre plus et mains, et gaains et damages si sunt aussi plus et mains, mais c'est en diverse manière : car plus avoir de biens et mains de mans apiertient à gaaing, et mains avoir de biens et plus de maus apiertient à damage. Entre lesqués deus, c'est à savoir gaains et damages, li moiiens est cis yvés ke nous apelons juste : dont il s'ensieut ke cis justes adrecemens ès muances et changement est moïens entre gazing et damage, selonc che c'on prend gaaing et damage communement. Et pour ce ke juste est moiien entre gain et damage, si revienent les gens quant il se deulent de lor choses as juges, aussi comme à che ki est juste : car li juges si doit estre chose juste animée, c'est ki ait ame, qui corages soit en justice fermes; car cil ki à juge vienent, quèrent le moiien de justice ki par le juge lor doit estre assenés : dont li juges est aussi k'uns moiiens, car il met yweleté entre les parties.

#### CHAPITRE VIII.

Cis capitles devise comment on doit prendre le moiien en ceste justice commutative et devise dont cis nons gaains et damages sunt venut.

Et li yweletés en ceste justice commutative ne doit mie ensi estre prise ke se li uns a del autrui pris et l'a au sien ajoustet, ke se ce ki est pris et ajoustet est rostet, il n'i a mie yweleté, se ce n'est mis là ù il fu pris: ensi ke s'il estoient deus lignes et cascune tenist deus piés, ki recoperoit l'une un piet et l'ajoinsist al autre, il i aroit grant inyweleté; et ki yweles les volroit faire, il ne soufiroit mie c'on ostast de celi ki plus en a ce k'ele aroit del autre : car s'on oste de deus un et on l'ajouste as autres deus, il sunt trois et li autres n'est que uns. Dont ki ywele les vieut faire il ne doit mie sans plus oster cel un, car encor le sourmonteroit en un : car li une aroit deus piés et l'autre n'aroit k'un: dont il covient ke ce ki pris est et ke li autres a trop soit rendu à celui ki pau a et de qui pris fu. Ensi estil en autre cas: car se uns hom a tolut à un autre le sien. se li juges veut cou faire ywel, il ne covient mie ke li juges sans plus prenge de celui ki tolut a, ains covient k'il renge à celui qui on a tolut. Ens ès ovrages aussi nos covient l'un amesurer al autre, se cil ouvrages longement doivent demorer. Car se li carpentiers a mestier d'un cordewanier 1, il covient ces œvres si amesurer que li carpentiers tant prenge del œvre dou cordouenier ke li œvre dou cordouenier soit bien al œvre dou carpentier amesurée. Et ensi apert que la chose juste dont nous ore parlons est li moiiens entre gaaing et pierte 2, liquex n'est autre chose ke faire yweleté entre les muans et changans, ausi bien entre ciaus ki nient volentrieument le font con les volentrieus. Et cis nons gaains et damages sont venu avant ens ès choses c'on mue et change, ensi comme en reuberie, quant on le fait rendre, et fourfais quant on les fait amender, par le sanlant c'on soloit avoir en vendages et achas, là ù on dist quant on a plus de

<sup>1</sup> Var : corduenier. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Var: damage. (Ms. Croy.)

la chose c'on ne tient k'ele vaut, si dist-on c'on a gaaigniet, et quant on en a mains, si dist-on c'on a pierdut : et quant on n'en a ne plus ne mains, se tient-on c'on n'a ne gaaigniet ne pierdut : ensi dist-on gaaing et pierte en ces muances et changes. Li barbiers ki pour une fie rère a uns sollers dou cordouanier, dist k'il a gaaigniet, car il a plus del autrui œvre ke li siene ne vaille; et li autres dist k'il a perdut; et quant tant l'a rés, ke li rères vaut bien les solers, adont n'a ne li uns ne li autres gazignet ne pierdut, et dont i est yweletés, et se cest yweletés estoit faite par juge, ce seroit justice de choses muables et changables. Dont pour çou que les gens sunt compaignable et vivre doivent et voelent ensamble, et une œvre ne puet soufire à toutes nécessités des gens, si covient-il à çou que les gens puissent ensanle vivre, ke ces œvres soient muées et changies les unes pour les autres : et ceste muance des choses et cis changes si est par la nécessité et le besoigne ke les gens ont des choses et che apert; car les choses sunt prisies selonc ce c'on en a disiete et ne mie selonc ce k'eles valent. Ensi con l'œvre dou karpentier quant il prent del œvre dou cordeanier, en tel manière ke tant ke li œvre dou carpentier vaut, il prenge del œvre dou cordouanier : et ce covient faire selonc proportion et mesure. Car ces œvres ne sont mie yweles, ains vaut mieus li une del autre 1. Dont il convint par force trover une mesure ki fust commune à toutes choses dont on aroit mestier de changier et de muer les unes pour les autres: et por cou furent trouvet denier, selonc lesquels on mesurast le value de toutes choses muables et changables par ywele value, selonc cou c'on en a mestier plus

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ce qui précède est emprunté à ARISTOTE, Mor. à Nicom., Y, IV, 9-14; ce qui suit, au même livre, ch. v, 9-12.

grant; dont quant li uns a mestier del œvre del autre ovrier, il couvient ces œvres mesurer, et lor value selonc deniers, et puis autant prendre del œvre en value de deniers con la value del autre est en regart à deniers : et en tel manière pueent estre faites ces muances et les changes des choses et des œvres dont les gens ont mestier à lor vivre. Et se les gens de ces choses mestier n'avoient, il ne les covenroit mie changier ne muer les unes pour les autres : ne se nous aviens aussi en présent les choses, nos n'ariens ke faire de deniers, car nos mueriens et changeriens bien les unes pour les autres; mais por çou ke li un ont ore trop d'une cose et n'ont ore que faire d'un autre, et s'en béent en aucun tans après avoir à faire, si est li deniers quis, si que che pour lequel il change che dont il a trop. Et demeure cis deniers aussi con pleges k'il pora par li avoir che dont il quide avoir besoing, quant tans et lieu venra del aquerre.

## CHAPITRE IX.

Cis capitles devise comment éwités doit estre gardée en choses muées et en venganche des meffais et met aucuns notables.

Et devons savoir qu'en ceste justice muable, il covient les choses muées estre yweles: mais les œvres et les soufrances pueent bien estre non yweles: ensi ke li carpentiers une maison est mieudres ke forgier un coutel. Dont se cil doi muoient les œuvres les unes pour les autres, il n'i aroit mie yweleté de la chose donnée et de la prise, si ke d'une maison et d'un coutel. Dont il covient tex choses

en eles aywer par le pris et le value d'eles, c'on fait par deniers, ne mie par muer l'une œvre pour l'autre. En tel manière k'autant ke li maisons vaut en deniers, li autres li donne de coutiaus 1. Dont il apert k'il ne covient mie tousjours rendre otel en ces justices comme on prent; en tel manière si ke cis est ferus, ke cis soit aussi referus. Car s'uns prinches fiert un garcon, il n'est mie drois k'il pour celui soit referus : ne s'uns garchons fiert un prince. il ne doit mie estre quites pour estre referus; ains doit paine soufrir pour le raison ki deseure est dite 2. Et les paines et les vengances des meffais n'afièrent à metre ne à prendre, se ce n'est par les juges : car seulement à chiaus afièrent les paines à metre et les vengances à faire. Et à ces paines à chergier et ces vengances à faire, affiert bien à regarder se li meffais est fait volentrievement, selonc che ke deseure est parlet de nient volentrievetet. Car plus griement doit estre punis cis ki peche volentrievement ke cis ki nient volentrievement meffait. Car de tors c'on fait en la vengance à prendre, ne mie seulement on doit rewarder al yweleté de justice, ke che li soit rendut ke tolut li est u otels damages fais comme il a fait; mais aussi pour le pechiet k'il a fait, k'il ait paine. Car en faire autrui tort et prendre dou sien a deus choses : il i est la prise d'autrui choses, ke justice doit faire rendre, et si est li meffais et li pechiés de la volenté 3 ki faite est, pour laquele il doit estre punis. Cil ki les lois establissent et maintienent justice, et voelent maintenir, n'entendent mie sans plus à faire à

ARISTOTE, Mor. à Nicom., V, v, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Id., V, v, 3. — La suite de ce chapitre et le suivant sont tirés d'Aristote, Mor. à Nicom., V, et Gr. Mor., I, xxxi, passim.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Var: violence. (Ms. Croy.)

aucun rendre che ke tolu li est, ne remetre à yweleté che k'il a perdut, ke justice changans et muans fait faire, mais aussi il entendent à che ke lor sougit fachent bien et se gardent de mal faire; laquele chose pour le doutance de la paine sovent avient : car li bon laissent à pechier pour l'amour de vertu, et li malvais pour doutance de la paine. Dont jà soit che chose k'assés soit fait par le justice à celui qui on a tolue aucune chose, quant on li fait ravoir, ne ke dont le justice le punist por le meffait et le pechiet ki est en cele œvre, par quoi cis pour le doutance de la paine se gart de malfaire et fache bien, et autre aussi par tel essample et la doutance de la paine qu'il voient c'on fait à celui, se gardent de mal à faire. Dont sans plus li lois ne justice ne fait mie rendre le chose emblée, mais aussi le larron pour le meffait k'il a fait, punist. Ore est ensi que li meffais est agrevés u amenris par ce k'il est fais volentiers u nient volentiers; par quoi plus griement est punis li meffais volentrieus ke nient volentrieus. Car plus grande est li injure et li meffais dou pecchant volentiers que du nient volentiers, pour che ke li contens et li despis de dedens, ke cis a ki volentrievement meffait, ajouste et engrange le meffait de dehors. Et ensi par çou ki est dit, apert ke li œvre ki est œuvrée de justice est moïens entre injustice faire et injuste souffrir, desqués li uns est plus avoir de biens k'i ne doie avoir, ensi k'injustice faire : li autres si est k'injuste soufrir est avoir mains de bien k'il ne doit, et li œvre de justice si est faire ywel, liqués est moiiens entre plus et mains. De quoi il s'ensieut ke œvre juste est moiiens entre injuste faire et injuste soufrir.

<sup>1</sup> Var : Gargent. (Ms. Croy.)

## CHAPITRE X.

Cis capitles devise ques moiiens justice est.

Justice puisk'ele est vertus, ele doit estre uns moiiens ensi con les autres vertus sunt, si con largece, ki est moiiene entre avarisse et prodigalité. Mais justice n'est mie ensi moiiens entre deus extrémités. Mais ele puet estre dite moiiens pour çou k'ele est faisans le moiien. Car li œvre de justiche si est juste œvre, liquele est moïens entre injuste faire et injuste soufrir. Et de ces deus, li uns sans plus, c'est injuste faire, apiertient à malisse, par quoi ele est aussi c'une extrémités, pour ce k'ele prent plus de biens et mains de maus k'il ne devroit; mais injuste soufrir n'est mie malisse, ains est ançois travaus et paine. Et ke juste n'est mie moiiens entre deus malisces poroit-on ensi moustrer. Justice si est uns habis selonc lequel cis ki est justes et ki l'a est ouvrans juste chose selonc élection, et ossi bien entre deus estranges con de lui à un autre. Car il ne fait mie si con li malvais, ki de choses élisables, si con d'onneurs et de richeces doinst à li plus, et mains à son proïsme, et des malvaises et de grevables plus à son proïsme, et à lui mains; mais ywelement ces choses depart selonc les proportions et mesures dont nos avons parlet deseure; et ceste justice garde-il de lui à un autre et entre autres deus la ù il est juges. Injustice si est uns abis contraires : car c'est uns abis selonc lequel cis ki l'a œvre par élection injustement; liqués vient de ce k'il prent sans droite proportion et mesure, par sourhabondance u défaute, les choses proufitables u grevables en tel manière que li injustes se donne sourhabondamment les choses proufitables et le defaute des choses grevables. Mais as autres et à ses proïsmes il donne le sourhabondance et defaute par contraire manière, car il donne le sourhabondance des maus et le defaute des biens. Ne en injustice n'a point de proportion: car le injuste ne caut comment k'injuste chose soit faite. Or poons aussi dire k'injustifications, c'est-à-dire œvre d'injuste chose, si puet estre en deus manières : li une si est en ce c'on a mains de biens c'on ne devroit; et à ceste-ci est raportée avoir plus de maus, et iche est injuste soufrir; l'autre injustifications si est plus avoir de biens et mains de maus, et iche est injuste faire. Or dont à injustice apertient injuste faire, mais injuste soufrir, par quoi che n'apertient mie au malisse d'injuste. Ore est justice moiiens entre mains et plus avoir, soit biens u maus; par quoi il apert ke justice n'est mie moiiens entre deus malisses.

## CHAPITRE XI.

Cis capitles meut une demande, et est par quel chose injustes faire cil ki les fait doit estre dis injustes <sup>1</sup>.

Pour ce k'avenir puet k'aucuns fait choses injustes ki toutesvoies n'est mie injustes, pour ce puet-on demander

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, Gr. Mor., I, xxxi, 14-18, et Polit., I, ii; cfr. Mor. à Nicom., V, vi, passim.

queles sunt les injustifications et les œvres impustes k'il covient que cil face k'injustes doit estre en quelconque manière d'injustice. Car on fait en pluseurs manières injuste chose : aucune fle le fait-on par volenté, aucune fle par ignorance. Et al entendement de ceste demande, covient savoir ke ce juste, de quoi li demande est ore, est juste simplement, c'on apiele juste citain, laquele est une communications et communetés de vie, ki est ordenée à che k'ele soit soufissans en li de toutes choses ki apiertienent à la vie humaine. Et tele est li communités de bones viles et des cités enqueles on doit trover tout ce ke soufist à vie humaine. Et ceste justice cytaine, ki est simplement justice, est cele selonc laquele li cytoïen se governent selonc cou k'il doivent. Et tot aussi poons entendre des roïaumes et des princes, mais plus parlons des cités, por cou k'en eles sunt plus les revenues des gens; et les marchandises et les muances des choses i sunt plus faites ke ne soient ailleurs. Et ceste justice cytaine n'est mie de segneurs à lor sers ne des pères as enfans; mais ceste justice si est entre yweles persones, dont li une point n'est sougite al autre, ne par ordene de nature, ne de citet, u par loi, ensi con li fis est au père et li sers au signeur. Et ceste justice cytaine si est selonc le proportion ywele ki apiertient à la justice departant, u selonc ywele quantitet, ki apiertient à la justice muant et changant, si con deseure est dit et deviset. Et pour cou que juste cytain est entre ywés et frans en toutes choses, là ù il n'ara yweleté u franchise, il n'aura mie juste cytain, ki est juste simplement, mais autre manière, si con juste signourant, ensi con des signors as sers, u juste princhant, si con de père à enfans. Et ces deus manières de justice ne sunt mie simplement justice, fors pour sanlant ke eles ont à juste cytain. Et ke juste ki

est de signour à sergant et de père au fil n'est mie simplement juste, apert. Car injuste simplement ne puet mie estre d'aucun à lui-meismes ne che que sien est, et nient plus aussi justice : car toutes deus sont à autrui ; mais li sers est le signor, si con aucune siene chose; et li fis est aucune chose aussi dou père, tant comme il ést en sa manbournie. Pour ce dont k'injustice n'est mie simplement à soi-meismes, car nus simplement ne s'ellist mal ne grevance à faire, il n'iert mie simplement juste u injuste as enfans u as sers. Et se c'estoit juste simplement, si ne seroit-il mie cytains: car juste citain si est selonc loi et à chiaus asqués lois puet estendre; et ce sunt cil asqués il apiertient yweletés, en tel manière que li uns ne signourist point sor l'autre, par ordene de loi ne de nature; mais li fils par nature est desous le père et li siers desous le signour par loi. Et par nature le puet li sers iestre aussi, car s'il est aucuns ki ne se sache maintenir, ne k'à faire affiere, ne par son sens ne saroit autrui governer, bien ne honnerablement, ne lui aussi, et uns autres soit ki sache c'on faire doit, et set lui et autrui governer, cil par nature sera sers et li autres frans et gentis. Dont cis ki sens a de lui et autrui gouverner, doit bien estre sires envers l'autre; et cil doi ont mestier li uns del autre : car li sers a mestier dou signour por çou k'il soit governés par lui et adrechiés en ses œvres; et li sires si a mestier dou sers, pour ce k'il ait ki ses œvres li face : car sovent nature denoie force à ciaus asqués ele a doné grant sens et grant engien. Et adont est cis soufissans sergans quant il puet et set faire par ses mains et son cors che ke ses sires set par sens aviser. Dont li sers est aussi comme estrumens dou sage ki par nature et par raison signerir doit, par lequel il doit ovrer. Et en ce véons sovent droit ordene bestournet, et maint mal en

avienent; car communement li sers vont à cheval et li signeur à piet; et pour che ke li barons a mains de signourie sour sa feme ke sour ses enfans, est mieus juste et injuste entr'aus ke des enfans as pères.

### CHAPITRE XII.

Cis capitles devise quel signourie li maris doit avoir sour sa feme, et quel amour li uns doit al autre, et met à l'ocoison de ce pluseur notables <sup>4</sup>.

Et pour savoir quel signourie li barons doit avoir sour sa femme, si devons entendre k'en tous hosteus parfais a ensi con trois paires de gens : li première est li barons et sa feme; la secunde li sires et li sers u sergans; la tierce li pères et li enfant. Li pères a signerie sur ses enfans, selonc roïal gouvernement, car de tout en tout sont desous lui et les governe selonc ce k'il mieus set ke c'est lor proufis. Une autre manière est de signerie quant aucun d'une bone vile apielent un signeur et li donent ciertaines lois selonc lesqueles il voelent et doient estre gouvernet : et tel governement dist-on cytain, quant des cytoïens li lois est donnée. Et tele signourie a li barons sur sa feme. Car certaines paroles et covens a entre le baron et la feme, selonc ce k'à la loi de mariage apiertient. La feme aussi en mout de choses est au baron ywele, si k'aussi bien jure et promet li barons foit et loiautet à garder, et li aidier en ses besoins,

<sup>4</sup> Cfr. Aristote, Pol., I, v. passim.

con la feme fait à lui. Mais li enfant de rien ne sunt au père point ywel, ne entre aus n'a nus covens ne promesses. ains sunt de tout desous les pères. Les femes ellisent les barons, mais li enfant n'eslisent mie lor père, mais d'iaus vienent par nature. Et ensi apert k'autres est li governemens et li signourie des pères as enfans, liquels est roïaus : là de tout en tout li sougit sont en li disposition dou governant, et la signourie dou baron à la feme, ki est si con cytaine, là ù on signourist selonc aucunes ciertaines lois donées. La signourie aussi dou baron à la feme est autre ke del signour au sergant. Adont sunt les choses selonc raison bien ordenées, quant cascune chose selonc se nature a sen œvre et sen offisse. Et con la feme de nature soit ordenée à enfans engenrer et porter, ele n'iert mie dont de nature ordenée à siervir ne à faire œvre ke li servant doient faire, dont ele n'iert mie desous son baron con siers u serve desous son signour. Et entre ces gens là ù il point n'a de différence entre feme et serve, ains usent d'eles si con de serves, si con font le plus, n'est mie drois ordenes de raison gardés et si lor vient de pau de sens, maiement quant ce n'avient par poverté. En la maison dou povre ki ne puet avoir servant, covient la feme faire le service du servant : et encore le face-ele, ne le doit mie ses barons tenir pour serve; là ù on use aussi de femes con de sergans, il sanle k'il ait défaute en l'ostel. A che dont que li hosteus soit parfais, il covient que li feme et li enfant n'aient mie l'offisse de siers et sergans k'il ont ens ès osteus nient parfais. Et jà soit che chose ausi que li barons doie governer le feme, car en li doit àvoir plus de raison, si ne doit mie encor dont avoir entre eaus si grant inyweleté k'il doie de li user si con de serve, mais si con de compaigne. Tant ne sunt mie nient pareil li barons et li feme con li sires et li siers u servans; par quoi il apiert c'on ne doit mie user d'elles si con de sierve. Et tel signourie doient avoir en l'ostel ke eles doivent estre gardes et si con aumaires 1 et escrins des choses del ostel. Et un exemple de ce governement poons-nous prendre de cou que Moyses dit, ke la feme fu faite de la coste del ome. Dieus ne le fist mie de la teste de l'omme, ki est la sovraine partie par quoi del homme fust souvraigne u à li ywele; ne del piet ki est la desoustraine partie, par quoi trop li hons nel eüist en vintance et en despit; mais Dieus le fist de la coste ki est en milieu 2 del ome, pour faire entendre que ele doit estre desous l'omme et ne mie de tout en tout, mais si k'en aucune manière peers à li, si con par compaignie, si con cele ki al omme est compaigne; et propre est à compaigne aidier son compaignon. Et por ce dist après Moyses, ke Diex dist quant il dut faire le feme : « Faisons al home aywe sanlant à li. » Et ceste aywe et compaignie est donnée pour la nature humaine ens hoirs à sauver, dont l'usages de ceste compaignie doit estre pour avoir enfans; dont li Sarrasin ont tele manière ke puis k'il perchoivent k'une de lor femes est grosse à li n'abiteront carnelment, s'iert relevée. Et pour çou ke les femes naturalment sunt nient temprées et volentiers siewans lor passion par defaute de raison, quant en eles n'est mies communement raisons parfaitement, si se doient li home aviser et moiienement d'eles user ens œvres de luxure. Et pour ce ke les femes ne devenissent nient temprées avec autres raisons si ne les soloit-on mie jouenes marier. Car les gens de grant désir et d'ardeur sunt meutes et désirent les choses délitables,

<sup>1</sup> Var: armaires. (Ms. Croy.)

<sup>\*</sup> Var : en mi liu. (Ms. Croy.)

enqueles très-injouence sunt acoustumées. Li corages et li bontés dou baron et de le feme, li uns del autre fait à amer ne mie la fourme, la figure u li biautés 1. Li amours trop grande de la fourme est oubliance de raison et prochaine à foursenerie des avenans et à corage souspecheneuse, les consaus tourble, les grandes et les gentis volentés brise, de grandes pensées as petites remue?. Ele fait aussi les gens tencheurs, ireus, outrageus, durs comandemens, servichablement blandissans, nient utles à tous. Car quant li désirs nient soelables d'user de le chose désirée, très art, par souspechons, larmes et questions est perdus et fait lui-meismes haineus et à derrains l'amour à che fait haineuse. Li feme de baron ne barons de feme à amer n'afiert. par quoi chose deshoneste apiertenans à ribaudise entre aus soit faite. Li orine del amour estre puet bonne et honeste, mais li très-grans ardeurs fait bien à blasmer; k'a-il à dire par quel cause soit honeste u non, les gens soient hors du sens? Sextus<sup>3</sup>, un poëtes, dist ke violeres est dou lit de mariage ki sa feme est selonc luxure, trop ardamment amans. A autrui feme toute amors est vilenie: à la siene le trop grande. Li sage par jugement ayment lor femes, ne mie par derrainable désirier : ses désirrier governe et ne mie soudainement se met al œvre de luxure. N'est plus vil chose ke se feme amer si k'une sougnant et pour cou pourquoi on le soignant aime. Et s'aucuns dist : je le fache pour enfans avoir, dont soient au mains sanlant

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Une partie de ce qui précède est tiré de divers auteurs cités dans le *Speculum naturale* de Vincent de Beauvais, l. xxx. — Pour ce qui suit, cfr. D. Hirronym., adv. Jovinias., I, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Var: retrait. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Xystus.

à biestes, lesqueles quant plaines sunt plus ne demandent. Ne ameur de lor femes en luxure, li baron estre ne doient, ne les femes des barons, mais cis maris et cele espeuse. Li mariages d'aucuns est sanlans à adultère et par cou ont esté maintes femes faites nient temprées et en elles chaestés perdue. Chaestés puet estre en mariage selonc sa manière, quant on use de sa feme si con de sa espeuse ne mie si con de ribaude. Li plentés del œvre de luxure legièrement li mariage depart, dont la doctrine dou sage si est à premiers entre baron et feme puretet et netetet garder, laquele se pierdue est toute vertus defaut. Ceste est li principaus vertus en femes: ceste le povre prise, le poissant essauche, le nient bele rachate, la bele aourne. Bien fait cele à prisier ki d'embler enfant ne se cunchie ne del œvre ki à che apiertient. Bien est as enfans de qui mères point ne se covient hontiier, ne de qui pères on n'est mie en doutance. Mout de vertus par eles les gens font nobles; mais li plus excellens en femes est virginités, puis chaestés ens ès veves, purtés et netées ens ès mariées.

#### CHAPITRE XIII.

Cis capitles compere virginité et l'estat de mariage et de veve ensamble, et commende virginité <sup>4</sup>.

Virginité devant veve et mariage affiert à metre : selonc tel vie est-on sanlant à la vie des angeles. En char sans

1 D. HIERONYM., adv. Jovinian., loc. cit.

char vivre, plus est vie d'angeles ke de gens. Et jà soit che chose ke tant con pour le sauvetet de li lignie humaine mieus vaille mariages ke virginités u chaestés, toute voies à cascune persone vaut mieus virginités u chaestés ke mariages u fornications. Car par virginités nous sommes fait sanlant à Dieu en qui n'est ordure nule, mais toute netetés i abonde. Se dont à Dieu volons servir, vivre devons selonc sa loi, ne mie selonc le loi de la char, en lequele gist pechiés. Cil ki vivent selonc le char, che ki est selonc le char saveurent, et cil ki vivent selonc espir, che ki est selonc espir sentent. Quel fruit puet-on avoir ens ès choses desqués œvres on se hontie? Li fins de celes si est mors. Mais cil ki sunt delivre de pechié et de la char et fait sierf à Dieu ont fruit en saintée et le fin de la vie pardurable. Li savoirs de le char mors est; li savoirs del espir, vie et pais. Li savoirs de le char à Dieu est anemis, ne desous se loi n'est, ne iestre ne puet. Ne cil ki vivent selonc le char à Dieu ne pueent plaire; mais cil ki vivent en virginitet, selonc esperit vivent: ki selonc le char vit, il muert; mais se les fais de la char nous amortissons, nous viverons. Car ki selonc esperit vit, il est fais fils à Dieu, ouquel gist toute vie. Maisement puet estre ke cil ki servent as offisces de mariage, k'il vaincent le savoir de la char et selonc celi ne vivent. Dont nos devons à Dieu nos cors offrir, offrande vivant, nete et pure, et raisonable service. Et jà soit che chose que Diex et ses lois mariage suefre et otrie, n'est-ce mie estas très-parfais. Ne mie que Dieus suefre, mais k'il vieut, regarder devons; puiske nous portons l'ymage de Dieu celestial, l'ymage terrestre ki est selonc le char et ses œvres gieter devons puer. Car li chars et li saveurs dou regne Dieu n'ont mie le possession ne corruptions l'yretage nient corrumput. Se dont al usage et l'offisce de mariage

ensieut corruptions, incorruptions dont apiertenra à virginitet et chasteet, pour laquel chose il apert ke le loïer ne l'estat de virginitet li estas de mariage ataindre ne puet. Jà soit che chose que chis et cele veve soient bon, se sourmonte virginités. Dieus nous a effis, par quoi nos soïons saint et sans male teche devant lui, ne mie pour che ke nous ensivons les désirs de nostre char 1 : et se taire nos volons des saintes dames, ki pour l'amour de virginitet maint tourment soufrirent, si con sainte Katherine, Agnies, Lucie, Agathe et maint autre, toutes voies si parlons des anchienes Sarrasines et de celes ki en loi crestiene nient ne créirent. On trueve lisant d'une ki Calidonia fu apielée k'ele tousjours voloit estre en bos et en rivières, ensi con tous déduis estoit amans: mais sour toute rien chaesté et virginité ama et virgene remeinst. La roine de Wisties<sup>2</sup>, ki Camilla ot à non, Turnus l'ala secourre et aidier : et quant il le vot loer. si ne sot de quoi, fors de ce k'ele estoit virgine et en che durement le prisa. D'une virgene ki Leo ot à non trueve-on ke con en la vile là ù ele manoit, grans pestilence fust par malvais vens et air, et sorti fust ke du sanc d'une puciele l'air arouseroit, la pestilence ciesseroit, cele sa propre mort pour le sauvetet dou commun ellut, et encore fust-ele paiiene, Dieus pour le virginité tel miracle moustra ke li malvais airs dou virgene sanc arrousés tantost si s'apaisa. Ke dirons-nous dont des dis sebiles, ki pour lor virginités merirent estre prophetisies 3 et savoir les choses à avenir. Et l'une si dist ke seule virginités set les consaus de Dieu. Cassandra et Crisus, les adevineresses d'Apollo et de

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Pour le restant du chapitre, cfr. D. HIERON., adv. Jovinianum, I, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Var. Wilkes. (Ms. Croy.) Les Volsques.

Var. Prophetisseses. (Ms. Croy.)

Juno, dieus as Sarrasins, trueve-on lisant avoir esté virgenes, et li prestres de Dyane. Et entre ces femes ki à ces dieus servoient, ki vrai diable estoient, une ki ot non Minutia, pour le souspechon de fornication fu enfoure 1 vive : certes trop fu grande la paine, se très-grant meffait n'avoit en virginité corrumpre. Con noble chose c'est de virginité moustroient bien li anchiien Romain; ke quant il seoient ou char d'or, si con vainkeur d'aucun roïalme, toute gens de quel condition k'i fuissent à eaus voie faisoient; mais cil faisoient voie as virgenes quant les encontroient. Claudia, une pucele de Romme, comme acusée fust de fornication, pour sa virginitet à prover traïst à sa chainture une neef contremont le flun de Tybre, que plenté de gens faire ne pueent. Li anchien aussi Dyane et Minerve disoient estre dieuesses pour lor virginité. Et entre les douze signes esqués on part le firmament, on met une virgene. On raconte aussi que mourdreur d'Athènes, un preudome ki Fido ot non, en mengant ocirent. Et cum ses filles volsissent vilainement traitier, despoillier les fisent de deshonestes jeus jeuer : lesqueles lor dolor faignant quant ciaus connurent de vin trop remplis, fisent sanlant k'à secret de nature aler volsissent; et eles ensamble embrachans en un puch se trébuchièrent, lor virginité par mort gardant. Nichanor, uns grans sires ki Thèbes en Grèce avoit vencue, une très-bele puciele i prist, et l'amour et les donois de celi estoit débonairement requérans : laquele chose con cele ki prise estoit veïst ke eskiever ne poroit, à ses propres mains ens ès bras de celui qui tant l'amoit s'ocist. D'une autre virgene de Thèbes racontent les ystores; laquele comme uns tyrans l'eust corrompue, un petit sa dolour fainst et couvri, et en dormant celui ki enforchie l'avoit, le gorge colpa et après

<sup>4</sup> Var : Enfotote. (Ms Croy.)

100

joïans s'ocist, ne vivre ne veüt puis sa virginité perdue, ne devant morir ke vengie ne fust. Par ces examples et mains autres ki lonc sunt à raconter, poons veïr con grans vertus est virginités. Amené avons les examples de celes qui sans loi estoient, par quoi li malvaistés de celes ki sunt desous loi soit confundue. Se les paiienes ki Dieu ne crurent et si con tout faisoient pour loenge dou monde furent teles con dit avons, queles dont estre doient celes ki Dieu ont pour espous, par qui chaestés n'est corrompue? O con biele est et noble li chaestés des gens avec carité!

#### CHAPITRE XIV.

Cis capitles devise les condicions et les meschiés ki puent avenir en mariage 4.

Et se nous regardons con pour petite et maleureuse chose le grant trésor de virginité perdons, mout hontiier nos devons. Durement est povres li solas dont en la fin on dist: « E-las! » Se feme nous devons avoir pour ce ke nous aions ki nostre ostel governe et en nos maus et maladies nos face soulas et par qui nos puissons fuir le soing de nos besoignes, assés mieus siert en l'ostel li foiables siergans obéïssans à son signour et ses commandemens ke ne fait la feme, ki en che se tient pour dame, se ele puet aucune chose faire contre le volonté de son baron, si qu'ele face ce ki li plaist, ne mie ce ke ses barons commande. Le malade aussi plus aidier pueent li ami et cil ki bien voellant sunt fait, obli-

D. HIRRONYM., adv. Jovin., I, 28.

giet par bienfais rechus, ke cele ki nos reprueve ses larmes et ki de le cure et dou besoing ke ele a vantans le corage dou malade destourbe. Laquele feme languissant il covient avec li estre deshaitiet ne jà de son lit departir. Se la feme est débonnaire, bonne et sage, c'on ne trueve mie à volentet, quant ele va en painne d'enfanter nous gémissons et s'en péril est doleur avons. S'aucuns aussi se vieut marier pour cou ke ses nons ne kieche, u k'il ait ki en viellece li aiwe ses défautes à emplir, u k'il ait ciertains hoirs, ki sen iretage après son dechiés tienent, c'est grant folie. A nous k'apiertient quant de cest monde partit sommes, ke uns autres ne porte no non, quant li fis n'a mie tousjours le non dou père et grant plenté de gens soient ki portent ce non? Et quele aiwe de viellece est de nourir en maison celi ki par aventure premiers de vous morra? De le qui mort plus arés de tristece ke de toute sa vie joie, u ele iert de trèsmalvaises meurs, u s'ele vient à parfait eage tart li soit que vous morrés? Li pleurs del hoir en cuer fait risée, par l'atente de la signerie. Milleur hoir et plus ciertain sont li ami et li proïsme ki par jugement de raison sunt ellut, ke cil lesqués il covient avoir, voelle-on u non. On trueve que Moyses et Samuel li prophete, ki misent et ellurent autrui enfans devant les leur, lesqués il savoient por lor malvaises œvres à Dieu desplaire, ne ces pour lor enfans tenir voloient1; et de cou dist Oripedes, uns philosophes, que cis est heureus en ses meschéances ki n'a nul enfant . Se feme prent baron, cis le sien gastera en glouternie, en tremerel, u autre feme tenant; se cele parole, cis fiert et bat; se cele les gens acointe : « Hé! quelle barvesse, com ore se set de celui acointier! » Paroles montent, jalousie muet :

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> D. HIERON., adv. Jovinian., I, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Euripide (Andromaque), cité par Boèce, Cons. phil., III, vii.

« Ki fu ore cis jouenenciaus à qui vous parliés ne de quoi? quele marcheandise li avéés à vendre?» S'ele bien s'acesme: « Vées quele ribaude : com ore se offre à vendre : bien a le keuwe noée; pour moi n'esse mie : autrui a en amet. » Dont naissent souspechons et après tenchons, mesdit et malvoellance. Se cele jewe, c'est ribaudisse; se ele se taist, c'est faintise; et tex maladie si est plus enragie ke ne soit li maus des dens 1. Theophastres, aussi uns philosophes, si demande se li sages doit feme prendre, et comme il die tele est biele, sage, de bonne meurs et de bon linage, ot cis soit sains et riches, li sages à chief de fies puet bien prendre autel feme par mariage. Dont, dist-il, tex choses adrechent pau sovent en mariage, par quoi n'est mie seure chose au sage de marier. Li premiers empechemens en mariage si est k'il tolt l'aprendre et l'estude; car nus ne puet estre ententis à ses livres et sa feme. Mout de choses sunt nécessaires en mariage : li greveuses sunt à avoir, si con nobles vestures, ors, pieres précieuses; grans frais i

<sup>4</sup> Ce qui suit est encore traduit de S. Jerôme, loc. cit. — Il faut lire: Théophraste, nom d'un célèbre philosophe grec de Lesbos, élevé à l'école d'Aristote. Le traité de Nupties n'est connu que par la citation de S. Jérôme, dont voici les termes: Fertur aureolus Theophrasti liber de Nuptiis, etc. Cette phrase, pour claire qu'elle soit, a néanmoins donné lieu à des solécismes littéraires assez piquants. On commença par prendre le mot aureolus pour un nom propre et l'on en fit le prénom de Théophraste. Un autre Théophraste, le médecin Paracelse (1493-1541), bien inférieur sous tous les rapports à son illustre homonyme, imagina de s'affubler de ce soi-disant prénom et signa pompeusement Auréole-Théophraste Bombast de Hohenheim (dit) Paracelse. Ces noms sonores sévaient bien à l'emphase du charlatan lettré qui osait se vanter que le cheveu le plus sot de son occiput en savait plus long que tous les disciples de Galien, que les boucles de ses souliers étaient plus doctes qu'Avicenne et que les poils de sa barbe étaient plus experts que toutes les académies réunies. D'erreur en erreur, Gualterus Burleus, auteur d'une histoire des philosophes, en vint à fabriquer à son tour un Aurelio Theophrastus à qu'il attribue un Traité des richesses.

covient, meschine, nourriche, chargable 1 et gengleresse, siergane, cointes, nées et bien servans, ki la chambre bien apareillent, covertoir, vair, courtine de soie, et toutes les choses dont molt sunt, k'il al ostel cointement maintenir sunt nécessaires; et puis toutes les nuit les gengleres complaintes : « Cele est mieus de moi vestue; plus honestement va entre les gens; ele est honerée de tous et de toutes, et je, très-chaitive, sui la plus vile et la plus despite de toutes. » Et puis si dist : « Pourquoi regardiés no voisine? Ke demandiés ore nostre meschine? Quex fu li consaus que vos à li eustes? » Et se li barons vient dou marchiet u d'une bonne vile, u d'un lontain païs : « Ke m'avés-vous aportet? U sont cil joïel estraigne? Pau bien me pert, vous est sovent de mi. Nous ne poons avoir ami ne compaignon ke vous n'i pensés mal.» --- Autrui amour tient le feme ke ce soit ses arrièremens. Povre feme nourir est fort et coustable; le riche, cerchable \* et plus mariages n'a point d'élection. Se cis u cele est ireus u ireuse, sote u laide, u orguilleuse u orguilleus, malflairans, queconkes defautes ens ès homs u femes a, après les nueces le connoist-on. Cheval, anes, bues, chiens, pos, caudrons 4 et toutes ostilles de maison, on esprueve ains c'on l'achate; seulement la feme ne li est mie moustrée; par quoi ele ne desplaise, ains k'ele ne soit espousée. Tousjours l'estuet regarder et sa biauté loer, par quoi s'on autre regardoit k'il ne li despleuïst. Dame l'estuet nommer, et par sa sauveté jurer et ke derrains vive souhaidier. Et pour ce k'ele ne mefface, si convenra avoir un espourse ki le garde, desous qui heles maint mal eles ont fait. Quelconques icele ayme, au baron vient à grieté, ki

<sup>1</sup> Var : Kerchable. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Var: Don mont. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Var : Kerchable. (Ms. Croy.)

<sup>\*</sup> Var: Chauderons. (Ms. Croy.)

tout l'ostel à agoverner à sa feme lait et li estuet servir; ki riens en soustenance 1 retient, cele tenra c'on le mescroie et dont tournera à groigne, tenchons et ramprosnes. Se li vielle vient en l'ostel, li orfévres, enchanteur u ménestrel u viendeur de pieres précieuses u de soie, ki sovent font autrui message, c'est péris à la chaesté; s'on le deffent, c'est souspechons et vilenie. Et ke vaut soigneuse garde quant feme de délit couvoiteuse ne puist estre gardée? Car riens n'est osable ke tele n'ose oseer, et la chaesté ne le doie estre. Nient seure garde de chaesté est force et nient poours par destrainte de mal faire. Cele par vérité puet estre dite caste ki pechier puet se ele vieut et faire mal et point n'en fist. La feme biele est tost amée et la laide de legier désire. Fort est à garder celi ke tout ayment. Grietés est d'avoir che dont nus k'a cure, au mains de maleurtet; toute voies a-on le laide, ke la bele n'est gardée. Maisement est-on seur de celi en qui li voloir de toutes gens s'ahierdent, li uns par biauté, li autres par engien, li autres par beles paroles et preumesses, li autres par largece, le semont, le requiert et prie; en aucune manière en le fin est pris che ke de toutes parts est assali. Ki feme prent posession aquiert et aiwe, le plus sovent à li contraire; mainte tenchon, mainte lime et mainte chose ki annuier puent covient soufrir celi ki mariés est 2. Dont il me souvient c'on raconte de Socratem, un philosofe, k'il oït deus femes, Zantypen et Miro, ki sovent tenchoient por l'amour de celuy, ki molt estoit lais, et de che dégaber les soloit, ke pour si viel homme se tenchoient, ki camus estoit et tout pelés, velus et à tortes gambes; à derrains en lui tornèrent lor buffois et durement le tenchièrent, et en tenchant le poursivoient. Un jour avint k'en un solier durement se ten-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var: S'ordenance. (Ms. Croy.)

La suite est tirée de S. Jérôme, loc. cit., I, 29.

chièrent et Socrates de dessous si les dégaboit : lequel Zantype de son escloit l'arousa et il el ne respondi, fors son chief de sa main essuant : « Je savoie bien k'après tel tounoile devoit plueve ensiuwir. » Ches meschiés con j'ai dit souvent avient as mariés et esposés.

# CHAPITRE XV.

Cis capitles oste une erreur c'on porroit prendre en che ke dit est et commende chasteté 4.

Comment blasmons-nous si mariage ke nus ne se doie marier? -- Non, nous. -- Et que mariages soit mauvais? --Jà Dieu ne plaise. Mais jà soit che chose ke mariages soit bons, otriiés et soufers pour eskiuwer fornication, si est virginités plus noble, ki nos apareille as angeles et nos fait avoir Dieu al esperis, sans nous corrumpre. Et comment comme une sie se marie, si doit sousire estre d'un home corrompue ne nient secundes nueches festiier. Tele netetés et tés chaestés fu ens ès anchienes femes, si con on trueve lisant ke lor maris mors u ocis, après vivre ne voloient, par quoi de prendre autres après ne fuissent constraintes. Dont on trueve d'une fille Demotionis, un prinche de Grèce, ke con flancie fust à un jouenenciel ki Leostenes avoit non, et ele entendist que cis fust mors en une bataille, s'ocist et afremoit encor fust-ele nient corrumpue de cors, toutevoies s'autre estoit constrainte de prendre, ele prenderoit le secont, puiske par volenté s'estoit au premier adonnée. Dydo, suer Pygmion, o grant avoir issant de son paiis,

D. HIERONYM., adv. Jovian., 1, 26, 27.

vint en Affrike et là fonda la cité de Cartage. Et con li rois de Lybe 1 le requesist à feme, un po pourlonga le mariage dusk'adont ke la cités fu parfaite. Et pau après que parfaite fust, en le mémore de son marit k'avoit eut, ki Syceus ot non, mieus l'ama veïr ardoir ke mari prendre. Chaste feme Cartage fist, et en loenge de chaesté fu destruite. Car la feme de Hanybal \*, ki sires estoit de Cartage, comme ele veïst la vile prise et de feu esprise par les Romains, en cascun de ses bras prist un de ses enfans, ens ou plus haut s'en ala de sa maison et ou feu cheïr se laissa. La feme aussi Nicherati, un prinche, de la mort de son baron fu si dolante, ke ele s'ocist, par quoi trente tyrans k'Alixandres<sup>3</sup> avoit mis loiiés à Athènes ne le meüssent à luxure. Arthemesis, ki feme fu Mazoli, un prinche de Grèce, durement fu loée en chaestet des poëtes et des raconteurs d'ystores : en ce toutevoies très-durement fu prisie, ki son mari mort tousjours ama comme vif 4. En Ynde si ont li homme, ensi que près tout cil d'outre mer, pluseur femes : à chiaus si est lois ke li très-amée feme avec son baron mort se fait ardoir, et se combatent entre eles les femes en tiesmoignage de chaastet, le mort avec lor barons ellisans : et cele ki vient<sup>5</sup>, ens ou plus noble abit k'ele soloit porter, delés le mort se couche, acolans et baisans et puis desous eaus boute-on le feu, lequel eles despitent, pour la loenge de la chaastet. Je croi ke cele ki ensi muert ne vieut mie faire secundes nueces. Alchybiades, uns prinches d'Athènes, quant Alixandres vaincut l'ot, s'enfui à Farnabasim. Un autre

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var: Lybpose. (Ms. Croy.)

C'est la belle-sœur d'Annibal, la femme d'Asdrubal, qui fut l'hé-roïne de ce trait.

Lysandre.

<sup>4</sup> Cfr. Val. Max., Memorab., IV, vi, Externa.

<sup>&</sup>quot; Il faut lire veint (victrix).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Lysandre.

prince, liquex d'Alixandre 1 par deniers prendans, la teste Alchibiaden li envoïa. Et con li cors sour paine de mort fust commandés à laissier sous tiere, une siene soignans, encontre le commandement dou desloïal tyrant, con de pluiseurs fust manechie, honorablement selonc son pooir l'enseveli, apareillie pour le mort morir, ke vif amet avoit. Ensieucent les dames crestienes mariées che k'un soignans sarrasine delivrement empli. La fille Daire de Pierse<sup>2</sup>, se nourrice, ki après le mort de son baron l'enhortoit autre à prendre, fist ocire. Si se doit feme garder k'ele soit à un seul home: car ki le secont assaie, legièrement sourvient li tiers. Uzia 3 fu uns vieus preudons de Romme, jà de cors tranlans: un jour là ù on tençoit à lui, li fu reprovet k'il avoit la bouche flairant : de laquele chose sa feme blasma, quand dit ne li avoit k'à tel mahaing euïst remede quis : et ele respondi : « Si ewisse-je fait, dist-ele, se je ne quidasse ke toutes les gens euwissent bouches ensi flairans. » Bien fait à amer la chaastés de tele feme, ki ensi le meschief de son baron ne savoit, et ele le seuwist si débonairement le porta. Ceste gaires ne connissoit autre homme. Ensi doient toutes femes amer lor barons, ke tousjors cil des autres hommes lor sanleront plus bel et plus avenant et sans nule faute. Feme chaste et bonne en obéissant à son marit commande, le corage ayme ne mie les jex. Et tel con dit avons

<sup>4</sup> Lysandre.

<sup>2</sup> Rhodogune.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ce mot n'a aucun sens: il serait par trop étrange que le traducteur de S. Jérôme eût à ce point défiguré le nom du héros de cette anecdote, Dullius, le premier Romain qui remporta une victoire navale. Peut-être faut-il n'y voir qu'une abréviation de Verbi gratia. Cependant on pourrait l'expliquer aussi par un lapsus calami. Le copiste aura confondu deux lignes contiguës, dont l'une commence par la finale du nom de Lucretia.

doient estre li baron et la feme li uns vers l'autre. Dont veïr poons ke justice et nient justice est mieus de baron à se feme ke de père à ses enfans, ne de signeur à sierfs u sergant.

### CHAPITRE XVI.

Cis capitles revenant au propos, moustre ke juste cytains soit ès frans et ès yuwés <sup>1</sup>.

Et ke juste cytain soit en frans et ywés apert. Car con tel juste soit déterminet par loi, il covient k'il à chiaus soit asqués on donne les lois. Or n'est mie lois donnée principalment pour les sierfs ki sont constraint par lor signours, ne pour les enfans ki sunt corrigiet par lor pères; mais pour les frans et ywés, ki pueent bien ou mal faire, i est la lois donnée, pour eaus faire de mal garder et bien faire et che apert. Car justice et injustiche si sunt en une meisme chose, et la lois si s'estent à ciaus enqués puet estre injustice, et ce apert. Car vengance ki est faite selonc loi n'est autre chose ke jugemens de juste et d'injuste, et puiske lois est en ce en quoi est injustice, il s'ensieut ke ele soit en ce en quoi est injuste. Car en ce en quoi est injustice est aussi injuste faire; mais il ne se convertist mie, ke là ù injuste faire est k'injuste soit. Car selonc ce ke dit est par devant, on fait bien aucune œvre vertueuse sans vertu; ensi puet-on faire tort sans l'abit des visces d'injustice. Et ceste chose injuste n'est el ke che ke chis se donne plus de biens si con d'oneurs

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, Mor. à Nicom., V, vi, 1-5.

et de richesces, et mains de maus. Et ensi apert ke juste cytain ki est par loi déterminés est en frans et en ywés. Dont selonc ce que dit est, pour ce k'injuste est k'aucuns se donne plus de biens et mains de maus, il avient k'en droit governement d'aucune plenté de gent, on ne lait mie les gens signerir selonc lor désiriers et lor passions humaines; ains se paine-on ke raisons signourisse, c'est-à-dire li lois u li hom ki œvre selonc raison. Car li princes ki œvre selonc ses désiriers et ses passions humaines il s'aquiert et vieut plus de biens et mains de maus : et ensi devient-il tyrans et c'est contre raison de prince, car pour cou a esté princes fais k'il gardast justice et yweleté, laquele yweleté il passe quant il prent plus de biens k'il ne doit et mains de maus. Et pour ce li princes, s'il est justes, nient plus il ne prent des biens temporeus pour li ke li autre, se ce n'est selonc proportion et mesure, de tant comme à li en affièrent plus pour le raison de son estat k'à un sien sougit et en ce garde-il mesure. De ce vient ke li princes est loés pour autrui proufit et non pour le sien. Car li justice selonc laquele li princes doit governer ses sougis est biens d'autrui : car s'entente si est et doit estre en tenir ses sougis en amour et lor proufit faire. Et pour çou k'à celui ki pour autrui travaille et labeure, il affiert loiier à rendre et li princes bons se travaille pour ses sougis, il est raisons ke pour ce li sougit li rendent loiier, et ce iert honeurs, gloire, loenge, lesquex choses sont les plus grandes ke les gens puissent faire. Et s'il est aucuns princes qui ce ne soufisse, ains veut avec cou avoir et gaing et conquest, et plus ke ne li coviegne et che quiert finalment, il devient injuste et tyrans. Car outre ce loiier ke les gens li ont rendut et rendent, si con honeur, li boins princes n'atent autre ke le loiier de Nostre-Signeur.

### CHAPITRE XVII.

Cis capitles met une division de juste cytaine 1.

Or affiert assavoir ke cis justes cytains si est en deus manières : li uns si est juste naturel : li autres justes de loi. Justes naturel si est cis ki par toutes tieres et tous lieus est uns et a un pooir à enorter de bien faire et de mal retraire: et che avient por ce ke li cause de cest juste est une à toutes manières de gens, ensi comme honnerer père et mère et à aus obéir, et nient embler autrui ne tolir le sien. Et cis justes naturés n'est mie par œvres humaines à che venus que ce soit juste, ains est tex de sa nature : car tout aussi comme ens ès sciences il a aucune chose par nature conneüte, ki n'est autrement provée fors par li-meisme, ensi con sunt li prince de sciences et ce ki prochain lor est; ensi ke s'on disoit k'une chose ne puet estre et nient estre tout ensamble, aucunes choses sunt aussi ki par le sens et l'engien des gens sunt trovées : ensi est-il ens ès œvres humaines qu'il sunt principe et aucunes choses naturelment conneütes aussi ke nient demoustrable principe et che ki est prochain à aus, ensi con maus fait à fuir et c'on nului ne doit à tort grever. Ces choses sunt natureement conneütes, k'eles sunt justes à tous ciaus ki ont entendement. Autres choses sunt ki par le sens et l'entendement des gens sunt trouvées et cestes sunt justes par loi. Or est

ARISTOTE, Mor. à Nicom., V, VII, 1-3.

à entendre ke juste naturel si est ce à quoi nature encline les gens. Ore a ens ès gens double nature, l'une si est selonc ce ke les gens ont nature commune as autres bestes et tel juste est d'aucunes gens apelés drois naturés; ensi con l'assamblée de malle et de femele, li engenrure des enfans et si faites choses communes as gens et as bestes. Une autre juste est ki est en gens selonc lor propre nature, selonc ce k'il sunt raisonable et humain, desevret encontre antres bestes : et cis est apielés aussi drois de gens por ce ke toutes gens usent de ce droit ensi comme honeste chose à poursivir et deshoneste à fuir. Et de ces deus manières entendommes quant nous parlons de juste naturé. Li juste de loi si est quant on fait u commande aucune chose en général u communement, laquele devant ce k'ele fust commandée ne faisoit point de différence ne de force s'on le feïst ensi u autrement : mais quant ele est jà faite et commandée et publie, ele fait différence : car ce faire est juste et li encontre injuste; ensi ke se on commandoit en une cité à offrir deus moutons et nient deus chievres, devant le commant ne pooit chaloir lequel on fesist, mais après le commant le doit-on faire si k'il est commandé. Une autre manière de juste de loi si est quant aucune chose est commandée selonc loi singulèrement et particulèrement : ensi que quant aucune cité u sires donne à aucune personne singulère privilège, ki est apelée lors privée. Ensi que se lois estoit en une citet u un paiis ke nus ne chevauchast armés et on donast à aucun privilége k'il le peüst faire. La tierce manière de juste de loi si est selonc ce c'on dist ke les sentences des juges sunt justes par loi, aussi con sentences soient justes. Et autre chose n'est juste sentence fors li aploiemens de justes choses de loi à aucun fait particuler.

# CHAPITRE XVIII.

Cis capitles devise comment juste de loi naist de juste naturel 4.

Or devons entendre ke tot juste ki est commandés a naissence de juste naturel. Or puet en deus manières aucune chose naistre de juste naturel : en une manière si comme une conclusions naist de ses premisses, et selonc ceste manière ne puet mie naistre drois de loi de juste naturel. Car puiske dit est ke juste natureus est uns à toutes gens et il covient puisc'on met les premisses par force metre le conclusion, il convenroit se juste de loi naissoit de juste naturel, si con conclusions, ke cil drois fust partout et à toutes gens uns, que faus est. Par quoi il covient ke tout ce ki naist de juste naturel par manière de conclusion, ke se soit juste naturel : ensi con de juste naturel c'on ne doit nului à tort grever, s'ensiut c'on ne doit mie embler ne reuber. Et ce meisme c'on ne doit mie embler ne autrui prendre le sien à tort, apertient à juste naturel. En autre manière naist aucune chose de droit naturel par manière de démonstrison et d'argument, et ensi tout juste de loi naissent dou naturel. Ensi ke tout larrons punir est juste naturel. Mais k'il doie ensi u autrement estre punis, est par juste de loi, ki ensi l'a ordenet. Or puet naistre cis drois de loi en deus manières dou naturel: l'une si est quant il naist sans erreur humaine, ensi ke droiture naturele ensegne c'on doit soucourre celui ki sans sa coupe est à meschief; et en après

ARISTOTE, Gr. Mor., I, xxxi, 21-23.

que li prisons soit rachatés, et li taxations de ce pris, ki à la justece de loi apertienent, de ce juste naturel puet venir sans nule erreur. Il est aussi un drois naturés c'on renge honneur à chiaus ki bien font; mais c'on feïst à un home otele honneur comme à un Dieu et l'onneur ki à Dieu apertient, ce seroit erreurs trop grande.

### CHAPITRE XIX.

Cis capitles donne l'extencion d'aucun dit devant en ostant l'erreur qui en poroit naistre 4.

Et de ce ke dit est de juste naturel, k'il est uns partout, et par ce sambleroit-il nient muables, n'est mie si à entendre k'en nule manière il ne se puist muer : car encore soit ce juste naturel de rendre çou c'on a en garde del autrui, ne doit-on mie rendre au hors dou sens s'espée. Par quoi il apert ke tel juste n'est mie nient muable. Et est ensi en ces œvres come ens ès œvres natureles lesqueles avienent le plus sovent et le mains falent, ensi con d'avoir un homme deus piés, aucune fie n'en a-il c'un, autre fie trois, mais c'est le mains sovent. Ensi est-il ens ès justes œvres ki justes sunt natureement. Car le plus sovent doit-on rendre ce c'on a d'autrui en garde et si ne doit-on mie rendre le hors du sens s'espée, et tel cas avienent le mains. Et entendre devons ke ce qui est naturel as gens, ki apertient à lor raison et lor soufissance, ne puet estre muet ensi con

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, Mor. à Nicom., V, vii, 4-7. Li ars d'amour. — ii.

d'avoir ame : mais ce ki ensieut ceste nature puet bien estre muet, si con les dispositions et les faitures et les œvres des gens : et che avient le mains, ensi ke d'avoir un piet u deus tiestes; ensi est-il par dechà. Car ce ki apertient à le raison de justice et sen estre en nule manière n'est muet, si con embler. Tousjours embler si est injuste faire, mais ce k'ensieut le larrechin si se mue, si ke soufrir paine pour le meffait : mais c'est le mains et ensi se muent aucune fle les choses justes de nature. Li justice aussi de loi ki par les gens et par loi mise tele le font le juste, lequele doit estre faite par l'utilitet et par le profit des gens, est muable et changable selonc le manière que les mesures et les manières des choses se changent. Car nous véons là ù on a milleur marchiet des choses, là sunt volentiers les mesures plus grandes et ù plus chières et plus petites. Ensi la chose juste ki ne l'est mie par nature, mais par le mise et l'institution des gens, n'est mie tout partont un; car les lois des divers lieus si sunt diverses et c'est pour cou ke tele loi doit estre faite pour le bien de chiaus ki sunt à cele loi sougit. Et ensi con de la mesure là ù on a plus grand marchiet ele est plus grande, ensi là u on peche plus encontre juste naturel, doit li lois des gens, ki le manière et le quantité des paines met, metre plus grandes peines. Et pour ce sunt les lois diverses, ke cascune cités et pais met les lois teles k'eles lor puissent valoir et proufiter. Et toute voies cele est de toutes la mieudre là ù les lois sunt à plus près de nature ke eles pueent estre. Et cascune de ces lois, encore soient-eles particulères et singulères, si sunt-eles aussi comme universeles et communes, pour çou k'eles s'estendent as pluiseurs choses; ensi con rendre ce c'on del autrui a en garde, c'est une chose, et si s'estent as pluiseurs. Injustifications aussi et injuste ont différence: car injuste est aucune chose contraire à justice u selonc nature u selonc ce ke les gens ont ordenet, ensi con larrechins: mais quant aucuns fait ce larrechin, dont est-ce injustifications, c'est entention ' d'injustice et devant est-ce injuste. Justifications aussi si est quant aucuns œvre chose juste de nature u d'ordenement de loi.

## CHAPITRE XX.

Cis capitles respont à la demande faite par deseure, à laquele on n'avoit point respondu et est quele justification fet le juste et quele non \*.

Puiske moustré avons ke c'est juste simplement, justifications et injustifications, or revenons à respondre queles justifications et injustifications font aucun juste et queles non. Si disons k'adont est faite injuste, ki fait injustification, u juste ki fait justification, quant aucuns œvre juste œvre volentiers u injuste. Mais quant on fait ces choses nient volentiers, chis ne fait mie injuste, u il n'œvre mie justement simplement à parler, ne selonc li, mais par aventure. Car ke ces choses soient justes avient sans l'entention de celui ki œvre nient volentrievement, dont juste et injuste est déterminet par volentrieu et nient volentrieu; en tele manière que quant juste est fait volentrievement, on est loet et d'injustice est blamet. Dont il apert ke de la part del

<sup>1</sup> Var: Exécution. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aristote, Mor. à Nicom.; V, viii, 1-12 et ix, 1-14.

cevre puet estre aucune chose injuste, et se n'est mie injustifications, tant con pour le raison del ouvrage, se volentés n'ensieut de le partie del ouvrant. Car encoré soit la chose faite injuste, n'est mie tele cevre et tes ouvrages injustes. Dont à ce ke li cevre injuste face injustification, il covient k'ele soit volentrieve. Et ce meismes puet-on dire de juste et de justification. Et ceste volentés et nient volentés devons prendre selonc ce ke deseure est parlet, car ce est dit volentrieument fait, quant aucuns fait aucune chose sachans que c'est k'il fait et n'a mie ignorance à qui il fait cou k'il fait, ne de quel chose ne pourquoi. Car selonc ces choses est faite ignorance ki est nient volentrieve. Et est aussi nient volentrieu par force et violence, et ce puet-on moustrer par example. Car s'aucuns a de autrui gage aucun, et il le renge ne mie voientiers, mais par cremeur u par force, on ne doit mie dire que ceste œvre soit juste simplement et selonc li, mais par aventure : car c'est aventure à celui ki ceste œvre fait qu'il rent à celui ce k'il doit rendre, car c'est sans s'entention et volenté. Et aussi s'aucuns par force u nient volentiers se tenist de rendre che k'il aroit del autrui, ce seroit faire injuste par aventure et œvrer injustement. Or devons savoir ke des choses volentrieves les unes sunt ouvrées par élection de devant et les autres sans élection. Par élection sunt les choses faites ke nos faisons par conseil ke nous avons eut d'eles par devant u par delibération. Mais celes sont faites sans élection ki faites sunt sans conseil et sans avis d'eles et délibération. Et ensi apert k'en trois manières fait-on as gens grevance: en une manière par force et nient volentriement et volentrievement sans élection, et volentriement par élection. Cil pechiet dont sunt par ignorance quant aucuns ne set k'il fait, ensi ke s'aucuns quidast ferir son enemi, si ferist

son père, u il quidast ferir d'une lance sans fier et il ferist d'un glave, u il quidast ferir pour une chose et une autre avenist. Ensi ke s'on boutast aucun pour poindre et on le navrast. Et entendre devons ke quant aucuns fait grevance à autrui par juste fait, sans entencion et volentet de grevance faire, ensi k'aucuns pour aprendre les armes, pour savoir le païs des maufeteurs deffendre, branlast un dart et il li escapast, par quoi il quassast aucun, ce seroit mescheance et infortune. Mais quant aucuns fait grevance, ne mie sans volentet de grietet à faire, mais toute voies sans malisse le fait, ensi que s'aucuns grevast plus k'il ne quidast grever, u cele persone k'il ne quidast, dont il ara aucun meffait, encor ne soit-il mie si grans ke dont k'il fust fais par malisse. Car les gens meffont et pechent quant en iaus est li commencemens de nient droiturière œvre, quant ce k'il entendent est aucune chose nient bonne à faire, et quant se metent as œvres ki à eaus n'aflèrent, et celes doient savoir nient estre à eaus avenans. Mais quant li commencemens del œvre est de tout hors del ouvrant et sans volentet et entention de mal il œvre, dont est-ce droitement infortune et mescheance. Car on dist ke fortune est une cause entendans ouvrans sans raison en ciaus ens èsqués ele œvre : et adont est injustifications sans malisse et sans injustice del ouvrant. Quant aucuns sachans k'il fait grief autrui, mais ce est sans conseil et délibération, ensi comme on feroit aucune grevance par ire u par passion, u on fesist aucune chose injuste, mais ke cele passion u concupiscence u désiriers ne fust natureus u nécessaires as gens, ensi con est li concupiscence et li désiriers de boire et de mangier en trè-grandes nécessités, laquele fait excusance, se on prent en tel point l'autrui chose. Dont cis ki par passion fait autrui grevance, il peche et fait chose injuste et li œvre

est injustifications, et si n'est mie encor dont chieus injustes ne malvais, car il ne fait mie cele grevance par malisse, mais par passion, dont on dist ke tel ne pechent nient par malisce, mais par foiblece 1. Et adont est injustifications avec injustice del ouvrant et cis injustes, quant aucuns fait par élection de devant autrui mal et grevance; et cis est dis malvais et pecchans par certaine malisse. Et savoir devons k'injuste faire proprement si est quant aucuns sachans les circonstances ki à voloir, élection et savoir apiertienent, fait grevance à autrui sans le volentet de celui; et de ce s'ensieut ke nus simplement et selonc li ne se fait volentiers injustice ne grevance, encor le puisse-il soufrir selonc aucune manière, ensi ke cis ki souspris est del amour d'une feme suefre que cele li tolt le sien : et ceste grevance li est faite en aucune manière volentriement, pour ce que par aventure u il ne vieut u il n'ose u crient celi à courechier. Et simplement n'esse mie volentrieu, car nus ne vieut de simple et plaine volenté soufrir injustice ne grevance. S'aucuns se fait grevance par volentet, ensî ke cis ki ensieut li désiriers de luxure, ensi con l'incontinens, c'est-à-dire cis ki n'i contresta au désirier ce k'il puet, et toute voies est par le désirier et concupiscense vaincus, encore se fait-il mal par volentet, si a-il simplement volentet de bien; mais par le concupiscence est trais à mal et che apert : con volentés soit apétis u désiriers de bien simplement u aparant, nus ne vieut ce k'il ne quide boin. Dont li incontinens quant il est hors de sa passion et dou désirrier, il ne tient mie à boin che k'il fait quant il est en la passion. Dont il ne vient mie che simplement, toute voies le fait meüs par concupiscence, laquele est en l'apétit sensible, et la volentés ou raisonable. Dont il fait par le movement del appétit

<sup>1</sup> Var: Floivetet. (Ms. Croy.)

sensible, che k'il connoist que mie n'afiert à faire et k'il ne vieut par raisonable volentet; et pour ce ke li movemens d'injuste faire si est en la poissance de celui ki le fait et li commencemens d'injuste soufrir n'est mie en celui ki le suefre, mais en autrui : si puet estre injuste faire simplement volentrieu et nient juste soufrir ne puet estre simplement volentrieu, mais nient volentrieu. Dont en la justiche departant, cis ki depart autrement k'il ne doit, il fet chose injuste, et cis ki plus en prent ne fait mie tousjours injuste et che apert. En deus manières dist-on c'on puet aucune chose faire: l'une si est quant li principaus ouvriers fait aucune chose en autre manière, quant aucune chose fait autre, si con estrumens. Selonc ceste manière puet-on dire k'aucunes choses sans ame tuent les gens, ensi con pierre, espée, saïetes, et ensi est injuste : mais c'est par aventure à ces choses ke par eles soit tex homicides fais. Et con injuste faire, si con dit est soit volentrieu, il covient k'il soit en celui en qui li commencemens de cele œvre puet estre. Ore est chose apierte ke ens ou departir li departans s'a ensi con li principaus ouvriers et li rechevans aussi con cis ki a l'estrument par manière d'obéissance, car il obeist au departant. Dont il s'ensieut ke li departans autrement k'il ne doit fait chose injuste et li rechevans puet bien estre sans che. Il n'est mie ensi que molt de gens quident, ke nour ce s'aucuns fait chose injuste, ke pour ce k'il ait l'abit d'injustice et de faire apareilliement. Legière chose est et bien en la poissance des gens k'aucuns face aucune œvre injuste, ensi con de prendre le feme de son voisin, ferir son compaignon u tolir 1 l'argent d'autrui; mais ke les gens ki ce font le facent apareilliement k'il covient à ce ke tele cevre soit faite par habit n'est mie legière chose ne tantost

Var : Taulir. (Ms. Croy.)

en no poissance, ains vient-on à ce par lonc usage et maintien.

#### CHAPITRE XXI.

Cis capitles touche de la difficulté ki est en savoir ques choses sunt justes et injustes 4.

Si legière chose, comme aucune gent quident, n'est-ce mie de savoir qués choses sunt justes n injustes, pour ce k'il lor sanle ke legière chose soit d'entendre les lois et che ke eles dient, lesqués choses sunt juste de loi, mais il sunt dechut. Car les choses en eles simplement à regarder ne sunt mie justes, se ce n'est en tant k'eles pueent estre justes. Car adont sunt vraiement justes quant eles sunt en aucune manière departies en besoignes et persones, ensi con punir en tele manière un malfaiteur n'est juste, fors portant ke quant il est mis à œvre il est juste. Dont les choses ki par loi sunt mises et ordenées covignablement à estre departies as gens et en besoignes sunt plus grevables et fortes que savoir qués choses sunt saines, enqués li ars de médecine gist. Car plus est grande la diversités des choses volentrieves ens èsqueles est justice, ke de le complexion des cors ensqués li santés gist. Car ens ès choses sanables savoir devons le vertut des herbes et de vin et de taillier : et de tés choses est legier : mais ces choses à donner pour garir, ensi comme on doit, et quant et à qui et combien et en quel tans, affiert au mie à savoir, car ki ce

ARISTOTE, Mor. à Nicom., V, IX, 14-17.

set-il est mies 1. Ensi savoir les choses de la loi, encor soit-ce legière chose, si est-ce fort à savoir ces choses bien et departir as gens et apareilliement ens ès besoignes c'on a à faire, par quoi on puist estre dit juste. Ne ne doit-on mie tenir pour che ke li juste a pooir de faire chose injuste et le set faire, ensi con de prendre autrui feme et de tolir autrui le sien, k'il soit ossi apareilliés de faire chose injuste con autre sunt. Car s'il tolt autrui feme u fait chose injuste ce n'est mie simplement injuste, ains est aventure à la chose ki faite est k'ele soit injuste. Car faire injuste simplement est-ce faire volentiers et par élection et apareilliement. Dont pour ce k'injuste faire n'est mie sans volentriement et apareilliement ouvrer chose injuste, et li chose injuste que li justes fait n'est mie volentrieu ne injuste simplement; Li justes encore sache-il et puisse injustement ouvrer, n'est mie si apareilliés à faire choses injustes come autre sunt. Car nient plus ke estre mide gist en doner u nient donner médecine, u tailler une teste, mais en ce savoir donner quant et ensi c'on doit, nient plus n'est injustice en savoir ou pooir injustement ouvrer; ains covient ces choses injustes faire, en tel manière con parlet est devant : et à chiaus sunt afférans et avenans les choses justes asqués li bien simplement pueent avenir ensi con richeces et tes choses selonc lesqueles on trueve sourhabondance et défaute, ensi comme il avient communement as gens. A aucune gent avient k'il point n'ont de sorhabondance en aus de ces richeces ne defaute, ains œvrent de ces richeces très-bien et à point et mesure, ensi comme il avient as gens en vertu parfais; mais à bien malvais et nient sanables de leur malvesté nules de ces richeces ne lor sunt proufitables, mais toutes leur nuisent. Pour ce se doit garder de prendre

Var : Mires. (Ms. Croy.)

dons ki juges eet : car li présent et li don aveulent les iens des juges et ausi con muiel en lor bouches, se destournent des ieus à corrigier 1. Juges, governères u sires, gens estes : pour che en orguel ne vous ellevés : soïés si con uns d'iaus et cure d'iaus ales, par quoi par eaus vos puissies esjoiir, et la couronne de glore puissiés aquerre 2. Ki Dieu crient il trueve juste jugement et ses justices si con lumière luisent<sup>3</sup>. Ki crient Dieu mal n'œvre et Dieu de grieté le warde. N'afiert mie à nommer juges, mais traitres u ravissieres, ki pour dons rechus jugement bestourne. Bien piert ses deniers ki à bon juge les donne : aucuns sunt aussi aqués mie ne grievent ces richeces, mais jusk'à un tierme et une quantité déterminée, laquele s'il passoient, en visce cheroient. Et par che apert ke justice est biens humains et apertient as gens, car ele regarde le bien commun des gens et à che est s'entente.

### CHAPITRE XXII.

Cis capitles détermine une doubtance et est se cis ki garde l'entencion de celui ki ce loi fist, là ù les parolles sont oscures, est simplement justes 4.

Pour ce ke li ententions de celui ki le loi fait sanle aucune fie contraire u diverses as paroles de la loi, si se poroit aucuns douter se cis qui garde l'entention de celui

<sup>\*</sup> Bech., xx, 31.

<sup>2</sup> Eccli., xxxII, 1-3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid., 20.

ARISTOTE, Mor. à Nicom., V, x, 1-5.

ki le loi fist, là ù les paroles sunt doutables, s'il est simplement justes. Et la cause de ceste doutance si est en ce ke cis ki garde l'entention de celui ki le loi fist, fait en aucune manière chose juste; et si n'est mie juste de loi. Car il fait aucune fie che ki sanle estre contre le loi escrite. Et la vérité de ceste doutance poons ensi savoir; car c'est voirs ke cis ki garde l'entention dou faisant le loi, il fait chose juste, laquele vaut mieus k'aucune autre juste. Car ensi con deseure est dit, justes selonc lequel les gens vivent en cites, si est devisés en juste naturel et juste de loi. Or vaut mieus la chose juste selonc l'entention de celui ki le loi fait, car il le fait pour le bien commun ke ne face la loi escrite, laquele selonc aucuns cas puet estre malvaise. Dont cis ki est gardans l'entention dou donnant le loi est adrechieres dou juste de le loi escrite : et tés justes puet estre dis tres-bons; car il covient celui ki che set faire avoir en lui un granment de biens. Et cis justes gardant l'entention dou faisant le loi est contenus dessous juste naturel; dont cis justes et li juste de loi sont un, en tant k'il sunt en un genre, si con de juste cytain, liqués est devisés en juste naturel et de loi, liquel sunt andoi bon. Mais mieus vaut cis ki garde l'entention de celui ki fist la loi ke cis ki garde che ke li lois dist : car li lois et li drois escrit, si ont mestier de celui ki l'adrece. Et la cause pourquoi si est pour ce ke toutes lois sunt données universelement et generalment. Car les choses particulères et singulères sont sans fin et nombre. Tant en sunt k'eles ne pueent estre contées ne avisées par entendement humain. Par quoi de cascune chose par li et singulère lois soit faite et pour ce covient-il ke les lois soient faites généraus et universeles, aussi c'on desist : kiconques tuera home on le metra à mort. Or devons savoir ke nous poons d'aucunes choses parler en général et universelement par vérité, si con ens ès choses nécessaires, esqueles defaute avenir ne puet : ensi c'on diroit que toutes gens ont ame; mais en aucune chose ne puet estre voirs ce c'on dist d'eles généralment u universelement, ensi come ens ès choses ki pueent ensi u autrement avenir, desqueles s'aucune chose soit vraie, si con le plus sovent eles falent toutevoies le mains : et tés choses sunt li fait des gens desqués les lois sont. Et pour çou k'il covient celui ki le loi fait en tex choses parler généralment et universelement, pour cou c'on ne puet toutes ces choses particulères comprendre, ne pueent estre tés lois en tout vraies ne droiturières, pour çou k'eles falent, encor soit-ce le mains sovent. Il covient celui ki le loi fait prendre ce ke le plus sovent avient, et si n'a mie ignorance encor dont ke ce ki le mains avient en tés choses est pechiés, ensi comme il avient ens ès choses natureles, si ke s'on disoit ke les gens ont chinc dois et une main, et toutevoies set-on bien ke par erreur de nature le mains avient k'il en aient u plus u mains. Et tele defaute ne tolt mie le droiture de la loi ne le juste de la loi; car ja soit che chose k'aucuns pechiés avigne ou maus par le loi garder, toutevoies est li lois droiturière. Car cis pechiés u defaute ki là avient n'est mie par le defaute de celui ki le loi fist, mais par la nature de la matère de le loi. Car tele est la matère des choses ouvrables des gens k'eles ne sunt mie universelement ne généralment bonnes ne en un estat; mais celes dont les lois sunt, le mains se diversefient. Ensi con rendre cou c'on a d'autrui en garde, est selonc li juste et droiturier et bonne en pluiseur cas, et en aucun mauvais, si con au foursenet rendre s'espée. Et pour ce a mestier li justice de loi k'ele soit adrechie, Car con li lois die aucune chose en général et ce ne soit mie utle en aucun cas à garder, dont est-il besoins k'aucuns adrece ce

k'à le loi defaut, pour ce ke le loi covient doner généralment, et li faisieres de la loi ne puet tous les cas singulers comprendre, et se celui ouquel li lois est défallans seuwist, il le euwist mis.

### CHAPITRE XXIII.

Cis capitles détermine d'un habit special par lequel on adrece le loi general <sup>1</sup>.

Cis ki la defaute de ceste loi doit adrechier, le doit en tel manière faire con cis ki le loi fist l'adrecheroit u eust adrechiet s'il fust escheüt à son tens. Ensi comme il avint en un cité jadis, là u il estoit loi sur paine de la teste à perdre ke nus ki ne fust de la vile ne montast sur les murs. Un jour vinrent li enemi de la vile por li agreyer, et li estraigne ki dedens estoient, montèrent as niurs pour la vile deffendre; et ke cil ki ensi aidièrent le vile fuissent décapitet, seroit encontre droit naturel; k'à celui ki bien feroit fust maus et paine rendue, seroit tors; et pour ce covient le droit de loi, selonc droit de nature estre adrechiet. Et pour cou cis ki est gardans l'entencion de celui ki le loi fist, est mieudres ke cis ki tient le justice de la loi escrite. Dont c'est la nature de celui qui garde l'entention de celui ki la loi fist, ke là ù li lois faut pour les divers cas particulers, c'on ne puet mie tous comprendre par entendement ne par loi général ne universele, pour la diverse muance des œvres humaines, k'i l'aemplisse et adrece. Et

ARISTOTE, Mor. à Nicom., V, x, 5-7.

pour çou est nécessaire après le loi donnée la sentence des juges pour les lois générans aploiier as fais et as œvres particulères. Et pour cou ke la nature des œvres humaines est nient terminée, ains est trop confuse pour le grant plenté de li, covient-il ke li rieule d'eles, c'est li lois, soit aussi nient terminée; dont pour ce ke les choses humaines ne sunt mie tousjours unes, ne les pueent estre les lois governeresses, et riules d'eles estre doivent. Dont il covient les jugemens et les sentences habiliter et tourner selonc le nature et le covignable fait des choses, autrement seroient aucune fie cil punit ki bien aroient fait. Et tout ensi ke Salemons fist, ki dona à la mère vraie son enfant, pour çou k'il aperchut par justice naturele ke cele qui vraie mère estoit ne voloit mie laissier son enfant ocire; et si n'estoit mie en le loi escrite c'on deüst ensi jugier comme il juga. Et là fu par loi naturele et par le juge ki de celi doit estre gardères la lois escrite et la justice de loi radrechie 1. Ensi doit estre en tous juges bons et signeurs k'il l'entencion de chiaus ki les lois fundèrent garder doient, et celi par la nature adrechier: dont cis adrechieres vaut mieus ke cis ki le loi garde. Et une des propriétés et manières de cestui si est k'i n'est mie mout diligens ne curieus de faire crueuses justices, de durement gent punir, ensi con font cil cruel et felon, ains relait volentiers les paines, encor ait le loi pour lui punir s'il vieut. Car les paines ne sunt mie mises pour eles ne pour l'uevre de punir de ciaus ki les lois establirent; mais aussi comme une médecine de pechiés, par lesqueles li mauvais puissent estre sauvé. A juste et vertueus n'est mie lois mise, car il est à soi-meismes lois, en ouvrant selonc ce ke droite raisons l'ensegne. La lois n'est mie faite pour chiaus ki selonc raison œvrent, mais pour les tres-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ce qui suit est tiré d'Aristote, V, x, 6-8.

passans, par quoi à droite raison puissent estre ramené. De quoi cis adrechieres ne désire plus de le paine ke che k'il en soufist pour les pecchiés à destorner et les gens garder de mal faire. Ki ces visces et les meffais des gens ne corrige, il les nourist: et pour che ke la vengance de Dieu n'est mie aperte ne soudaine, si ne redoutent mie les gens à faire mal; mais Dieus le tardece de la vengance pour la grandece de la paine a mesurée, si ke tant ke li attente dou vengier est plus longue, de tant li paine est plus grande. Et cis abis si est une espesse de justice et ne sanle mie autre ke cele de loi; car encor ne soit-ele les paroles de la loi escrite gardans, si garde-ele l'entencion de celui ki le loi fist et che pourquoi li lois fu faite; et le lois est adrechans et acomplissans ses defautes. Juge soïés en jugant juste et misericort au pule, si con pères, et vous serés si con fil de Dieu et il ara de vos miséricorde plus ke mère 1. Enclinés vostre oreille au povre et rendés che ke vos devés et respondés paisieules choses en débonaireté. Délivrés celui ki tort suefre de la main del orguilleus 2. Ki fu onques innocens et justes ki de Dieu ait esté degietés 3? Dieux lait bien les malvais grant pieche regner, par quoi li mondes soit privés de la vie des bons, u pour cou k'en ces biens del monde il aient toute lor boneurté ki est espérée en la vie pardurable, u que cis bien lor soient engrangemens de lor tourment. J'ai veut, ce dist David, le malvais eslevet si con les cèdres de Lyban : je passai et il n'i estoit mie : je le quis et ses lius n'est mie trovés 4.

<sup>4</sup> Becli., IV, 10-11.

<sup>\*</sup> Ibid., 8-9.

<sup>3</sup> Job, IV, 7.

<sup>4</sup> Ps. xxxv, 35-36.

### CHAPITRE XXIV.

Cis capitles, determiné ce que dit est descure, descent à respondre à une doutance s'aucuns puet faire chose injuste u soufrir de li meismes <sup>4</sup>.

Par ce ke deseure est dit poons savoir s'aucuns proprement à parler puet faire chose injuste u injuste chose soufrir de lui-meismes. Et li pourquoi il sanle k'aucuns ce se puist faire, si poroit estre. Il apert par ce que dit est ke tout ce ki injuste est selonc chacune vertut est ensi par le loi ordenée : de quoi ce k'en nul cas n'est de la loi ordené ne soufert, ne sanle mie estre juste, selonc quelconque vertut, et ensi sanle-il estre injuste : ensi qu'en nul cas li lois ne commande ne ne suefre c'on se tue : et che ke li lois ne commande si con juste, fourcommande-ele si con injuste. Et ce doit-on ensi entendre ke li lois ne commande çou en nul cas, ki selonc li est injuste et doit estre, si con malvais commandemens. Et ensi sanle ke lui-meismes ocire soit selonc li injuste, pour ce ke li lois en nul cas ne le commande. Pour ce sanle ke cis ki s'ocist se fait injuste et ke par lui-meisme il suefre chose injuste. Car ki par ire s'ocist il fait ce ke li lois ne suefre mie, dont il fait chose injuste. Et respondre poons à ceste doutance en tele manière, ke cis ki se tue fait chose injuste, si con à la citet et au paiis, laquele citet il a privet d'un citain et tolue. Et ne mie à lui · il fait injustice, car che k'il s'a fait, il l'a fait volentiers et nus ne suefre chose injustice volentiers, si con deseure est

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, Mor. à Nicom., V, xi, 1-6.

dit, et dont ne souferra mie cil chose injuste, par quoi il ne sera mie injustes : et qu'il ait fait injuste à la citet et grevet apert. Car nous véons c'on fait à chiaus ki se tuent tous les damages et tous les hontes, ensi con trainer le caroigne et pendre: dont on donne par ce à entendre ke par lui est la cités grevée. Et selonc ce que dit est par deseure, il est une injustice de loi qui est selonc tous malisces : et si est une injustice particulère ki est selonc aucun malisce singuler. Et ke selonc ceste injustice aucuns ne soit mie injustes à lui-meismes, en tele manière apert, car si con deseure est dit, cis ki fait injuste selonc injustice particulère, il a plus k'il ne doit avoir. et cis ki injuste suefre a mains de biens. Se dont aucuns se faisoit injustice, il s'ensivroit k'à un meismes on tolist dou sien aucune chose et c'on li ajoustast aussi plus, ki estre ne puet. Par quoi il ne puet estre k'aucuns soit injuste chose faisans et soufrans de lui-meismes. Et s'aucuns se faisoit injuste chose, il souferroit et feroit une meime chose ensamble. Aucuns aussi se grieve volentiers; mais se cis suefre chose injuste de lui-meimes, il s'ensieut k'injuste soufrir soit volentrieu, ke provet est faus par deseure. Et se nous regardons selonc cascune justice particulère, nos troverons ke nus ne se fait injuste. Se nos regardons en adultère, nus ne fait adultère à sa feme; ne nus n'est tenus pour larron, s'il prent ses choses coiement; ne fosseres ne brisieres de maison s'il fait un trau en son mur. Dont il apert c'on ne fait mie à lui-meime injustiche : car si con dit est, estre ne puet c'on suefre volentriement choses injustes, de quoi il s'ensiut ke nus ne fait à lui injuste chose, con injuste faire soit volentrieu. Dont il covient et juste et injuste en pluseurs persones trouver.

#### CHAPITRE XXV.

Cis capitles compère injuste faire à injuste soufrir et prueve k'injuste faire est pire k'injuste souffrir, et puis devise comment juste et injuste est par sanlant entre les parties qui sunt ès gens <sup>4</sup>.

Et cil doi, injuste faire et soufrir, sunt malvais. Car injuste soufrir est mains avoir ke li moiiens de juste ne requiere et injuste faire est plus avoir ke ne soit la droite moiiene 2 de justice. Et li moïens de justice c'on nome juste, s'a en tel manière en choses muables et departables ensi con sain en médecine. Car ensi con en chesti-ci che ki est trop est malvais, ensi est-il en justice. Et plus grans maus est injuste faire ke soufrir. Car injuste faire si est aucune fie par malisce et se sans malisce est, si est-il blamet. Mais injuste soufrir est totdis sans malisse et injustice. Cis ki injuste suefre n'est mie pour ce injuste, ne malvais, ne blasmés. Ors est chose apierte ke che est pire dont les gens sunt blamet ke che dont il ne sunt point blamet : dont il s'ensieut k'injuste faire est pires k'injuste soufrir. Par aventure puet estre pires ke ne soit injuste faire, quant aucuns par aucune chose injuste à soufrir est meüs à faire plus grande injustice ke cele ki faite li fu : ensi que cis ki pour soufrir une paumée seroit meüs à un home ocire. Dont se on revengier se doit, ne doit mie la revengance passer la grevance. Mais des choses qui sunt par aventure, ne

ARISTOTE, Mor. à Nicom, V., 7-10.

<sup>\*</sup> Var : Mesure. (Ms. Croy.)

jugent mie les ars ne les sciences, mais de ce ki est simplement et selonc li. Et pour ce dist-on k'injuste faire est pire k'injuste soufrir. Car li uns si est selonc li et simplement mans et li autres par aventure. Et selonc aucune manière de sanlance dist-on k'il a juste et injuste, ne mie des gens à aus meismes, mais d'aucunes parties ki en iaus sunt del un al autre, et ceste justice si est signerans u despansans; ensi come on dist ke les parties des gens ki est li partie raisonable et li nient raisonable, ki est devisée en le courchable et le concupiscible, gardent et tienent juste et injuste l'une vers l'autre. Car li raisonable partie doit signourir et governer le nient raisonable; et à che regardent cil ki dient k'il est injustice d'aucun à lui-meimes, pour ce k'en tés choses avient k'aucuns suefre mal par se propre apétit. Ensi que quant aucuns par ire u par concupiscence fait aucune chose contre raison. Ensi est-il en ces choses qu'il i a aucun sanlant de juste et d'injuste; ensi con entre celui ki commande et celui ki est commandés. Or n'est-ce mie vraiement juste, car il n'est mie entre deus, ains est par sanlance, en tant con les diverses poissances del ame sunt sanlans à deus persones. Ensi poons veïr par che ke deseure a esté dit c'on puet faire chose juste et justement, quant la chose est selone li juste, et chis ki le fait est sachans k'il fait meüs par volenté simplement à che faire et nient par passion : ensi ke quant aucuns juges juge aucune juste sentence dont il fait à aucun le sien ravoir, et che il fait sachans ke c'est k'il juge et nient constrains, mais volentriement le fait. Aucune fois est faite chose injuste et nient justement, quant la chose est nient juste en li et cis ki le fait set bien k'ele est injuste et volentiers le fait, nient meüs par passion et che ellist à faire; ensi que quant on rent une sentence ki n'est mie droiturière, et si le set-on tele et volentiers le fait-on et l'eslist-on et nient meut par passion. Autre fois est faite chose juste et ne mie justement quant che qui fait est est juste en li; mais cis ki le fait n'est mie sachans, ains est ignorans ke c'est k'il fait, u à qui il le fait, u de quoi il le fait, u pourquoi il le fait, u quant il ne le fait mie quant il doit, u quant il le fait par force et ne mie volentiers, u quant il le fait volentiers et ne mie par élection. Et adont est li œvre juste faite injustement, quant la chose juste est faite encontre le volenté et l'élection de celui ki faite l'a : en tel manière que cis voloit et ellisoit injuste chose à faire. Ensi ke quant aucuns rent une sentence droiturière et il vieut et ellist à rendre fausse, pour l'un par volenté et élection à grever. Aussi chose injuste u nient juste puet estre faite, ne mie injustement, quant che ke fait est est chose injuste, et cis ki le fait n'est mie sachans ke c'est qu'il fait u à qui, u de quoi, u pourquoi, u quant faire le doit, ains en a ignorance; u quant c'est fait par force et ne mie par volenté, u quant on vieut chose injuste faire, mais ce ne loist mie ore à faire; u quant on set c'on fait, mais on le fait par ire u par passion; et adont la chose injuste faite est justement, quant cis ki le chose injuste fait, veut et ellist chose juste à faire et contre son voloir et sen élection cele chose avient. Ensi ke quant aucuns rent sentence fausse et quide k'ele soit bone, et ce vieut et ellist. Et ensi sunt faites les choses selonc justice et injustice, selonc lequele les gens sunt loet et blamet, selonc bontet et malisse. Dont veïr poons c'on puet faire juste et justement, et injuste et nient justement, u injustement et juste et nient justement et nient juste u injustement justement. Et en tant est déterminé de justice et des vertus moraus.

# LI SISIMES LIVRES DE LA SECONDE PARTIE.

### CHAPITRE PREMIER.

Cis capitles met une devise del ame raisonnable 1.

Selonc ce ke dit fu par deseure, la vertus humaine selonc lequele les gens ont as bestes et as choses ki vie ont différence, ele est devisée en deus manières; l'une si est simplement raisonable et a raison en li, ki est li entendemens des gens; li autre estoit dite raisonable, ne mie simplement, mais raisonable par participation, pour ce k'ele est née à obéir à le simplement raisonable ki est entendemens. De cest raisonable par obéissance si sunt les vertus moraus dont nos avons parlé ci-devant. Et pour cou ke dit a esté k'en cascune des vertus moraus on doit un moiien querre ki ne soit ne sourhabondans ne défaillans; et cis doit estre selonc ce ke droite raisons l'ensegne, par quoi mestiers est à bien savoir la nature des vertus moraus, de savoir ke c'est droite raisons ne en quoi ele se gist, dont il en s'ensieut ke droite raisons ki est vertus entendables, laquele est adrecemens de la raison juste, par obéissance soit devi-

ARISTOTE, Mor. à Nicom., VI, I, 1-6,

sée aussi con devisées furent les vertus moraus. Puiske de la vertut entendable et simplement raisonable volons parler, après ce ke parlet avons des moraus et ensi con deseure est dit ke che ki est raisonable par participation, c'est pour ce k'ele est parchonière, en tant k'ele est à raison obéissans est-ele parfaite par les vertus moraus. Ensi che ki est raisonable et a raison simplement iert parfait par les vertus entendables, c'est par les vertus d'entendement. Et pour ce ke nous volons ore parler des vertus entendables, lesqueles font parfaite le partie del ame raisonable, il convient à deviser les vertus entendables, deviser che ke simplement est raisonable et ki en li a raison, en tel manière comme on devisa par deseure la partie del ame nient simplement raisonable. Si parlerons tant que ore ensi comme il puet soufire à no propos et supposons ce k'à premiers dirons del ame. Car ce si a une autre propre enqueste. Si poons dire soufissaument ke la partie del ame raisonable est devisée en deus manières, l'une si est par laquele aukuns a spéculation, c'est une manière d'entendement des choses nécessaires, cui commencement et principe ne pueent estre en autre manière : si est l'autre par laquele on a spéculation, ne mie des choses nécessaires, mais de celes ki ensi u autrement avenir pueent, ki déterminées ne sunt point à avenir pour nules des parties déterminéement. Et cele partie del ame raisonable ki a spéculation des choses nécessaires est nomée la partie sachans; car science si est des choses nécessaires : l'autre si est apelée consillans et raisonans, c'est-à-dire enquérans par raison. Et ceste si est des choses ki pueent en diverses manières avenir ne ne sunt à une partie déterminées. Et puet aussi li sachans estre apelée spéculative et li autre practike, c'est ouvrans u de choses ouvrans. Dont la partie del ame ki est raisonable simplement et a en li raison est devisée en espéculative et practike : car ensi con deseure est dit, la vertus d'aucune chose si est che ki cele chose parfait et qui œvre le rent bon.

### CHAPITRE II.

Cis capitles enquiert les raisons selonc lesqueles on doit prendre les vertus entendables.

Puis dont que nos avons deviset en deus parties, le partie del ame ki est raisonable et a raison en laquele nous metons les vertus entendables, il couvient prendre ki est li mieudres habis de ces deus vertus, car il covient ke cil doi habit soient les vertus de ces deus parties del ame. Et la vertus de chascune chose est déterminée à sa propre œvre, en tel manière ke bien soit parfaite, selonc la vertut; et cis est dis li mieudres habis par lequel très-bien aucune œvre est faite, et che si enquerons. Or devons savoir ke deus œvres sunt propres as gens; c'est à savoir la connissance de vertut et œvre, en tant ke les gens sunt signeur de lor propres œvres, nient constraint ne meü par autrui; et sur ces deus choses ont signerie et poissance trois choses ki sunt en l'ame : c'est à savoir li sens, li entendemens et li appétis. Et ke vertus n'apertienent point à sens des gens, ki sunt veïr, oiir, flairier, gouster, sentir, ne al apétit, c'est chose manifeste. Et des trois ki dites sunt, li sens n'est sires de nule œvre, en tel manière ke par le sens aucuns puist avoir signerie sous ses œvres. Car eles ne œvrent mie d'elles-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ARISTOTE, Mor. à Nicom., VI, 1, 17-8,

meimes, ains sunt meütes par aucune chose de dehors cans, aussi con par un movement d'une commune nature. Et les œvres de ces deus, c'est del apétit et del entendement, se pueent en tel manière concorder. Li entendemens ki doit jugier des choses a deus œvres jugans, l'une si est affermers, liqués assent à voir; l'autre si est noilers, ki se desassent de faus. Et en l'appétit a deus choses ki respondent as autres deus selonc proportion : c'est à savoir poursivance par laquele li appétis poursieut le bien, et fuite, par lequel il se retrait dou mal et se depart de lui. Et selonc ce, ensi con li entendemens juge, en affremant aucune chose bonne, li appétis le poursieut et che ke li entendemens noie à iestre bon, li appétis le fuit si con malvais : et ensi se concordent les œvres de ces deus vertus. Ens ès vertus aussi moraus, li entendemens et li appétis se concordent; car si con dit est, vertus moraus si est uns abis ellisables. Élections si est aussi k'uns appétis consillables, en tant que li appétis prent et poursieut che ki devant estoit consilliet. Or est consaus œvre d'une partie de raison por ce dont k'à élection covient avoir raison et appétit. Se li élections doit estre bone, k'il covient ens vertus moraus, il covient dont ke la raisons, c'est li entendemens, soit vrais et li appétis droituriers. En tel manière ke ce ke raisons afferme, que li appétit le poursieut. Li biens et li maus del entendement u de raison spéculative, ki n'est mie practike, si est simplement en voir u en faus; en tel manière ke drois voirs simplement est ses biens et faus simplement ses maus. Toute voies voir dire et faus est œvre ki apertient à tous deus entendemens, et au spéculatif et au practike. Mais li biens del entendement practike n'est mie vérités absolue et simplement, ains est vérités ki s'a par manière de concorde al appétit droiturier, ensi comme est dit ke les vertus moraus se concordent.

### CHAPITRE III.

Cis capitles met une doubtance et le détermine et est se li entendements practikes détermine l'appétit et se li appétis détermine l'entendement practique.

De che que dit est si poroit naistre une doutance. Car se la vérités del entendement practike est déterminée en la comparison al appétit droiturier et li adrecemens des appétis est déterminés par ce k'il se concorde à raison vraie, il sanle ke ce soit uns cercles. Car li entendemens practikes sera déterminés par l'appétit et li appétis par l'entendement practike. Et comment che fait à entendre nous puet estre ainsi fait connissable. Or est à savoir ke les fins sunt par nature déterminées, et li appétis si est des fins et des choses ki ordenées sunt à le fin. Et ces choses qui à le fin sunt ordenées ne sunt mie par nature déterminées, mais par raison le covient enquerre. Et ensi est chose aperte ke li adrechemens del appétit par le regart à le fin est mesure de la véritet en l'entendement practike, car par sen adrecement est la vérités mesurée et selonc ce est la vérités de la raison practike déterminées selonc la concorde al appétit droiturier : et la vérités de la raison est rieule del adrecement del appétit as choses ki sunt à le fin; et pour ce est dis li appétis droituriers, k'il poursieut che ke vraie raisons ensegne. Et pour ce ke élections, si con dit est, si est appétis des choses consillies, élections muet si con cause movans: car quant une chose est devant consillie et puis si est elliute, cele élections fera le movement à cele chose.

Car li fés d'élection si est aucune œvre, et de cele élection li principe et li commencement sunt appétis et li entendemens ki ordenés est à aucune chose ouvrable, si con à aucune fin, dont li appétis est ensi movans comme fins. Car por les fins à ateindre sunt fait li movement, et élections si muet si con cause sachans le movement. Et jà soit che chose que li entendemens spéculatis soit commencemens d'œvre, de tant k'il conchoit premiers la chose c'on doit faire, n'est-il mie simplement selonc lui à regarder, movans. Car il ne dist riens des choses poursieules ne finaules, lesqués choses muevent les gens, et ensi n'est-il mie commencemens de nule œvre. Mais cis entendemens ki est ordenés à aucune chose ouvrable particulère si con à aucune fin, cis est bien movans ensi con est li entendemens practikes, et cis entendemens a pooir, et sour les œvres ki point n'issent hors del ovrant, si con sunt désiriers et courouchiers, lesqueles sunt choses en chiaus ki se courouchent u désirent, et aussi ens ès œvres ki passent et sunt faites en estraigne matère, ensi con carpentier, favrier, et che apert: car li fevres u li carpentier font lor œvre pour aucune fin, ne mie universele, mès singulère, laquele œvre est faite en aucune matère estraigne, ensi con d'un coutel 1 u de le maison; n'est mie li fins li œvre ki est en la pensée del ovrant, mais aucuns usages ki s'ensieut à ceste uevre si con li usages de la maison, et li fins est manoir dedens, et teus chose faite, c'est li manoirs en le maison, est fins dou faisant et ne mie li œvre. Mais ens ès autres œvres, si comme en œvre de vertu, li bone œvre est fins. Ensi con bien covoitier, bien courrechier sans faire outrage. Et ensi con li entendemens practikes est por fin de chose faisable u ouvrable, ensi est li appétis pour aucune fin particulère.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var: Coutiant. (Ms. Croy.)

Et pour che k'élections est commencemens d'ouvrer et li principe d'élections sunt appétis et entendemens, il s'ensieut k'élections soit œvre d'appétit, selonc ce k'il est par raison adrechiés, et che apert. Car aussi con appetis est à bien et à mal, aussi est élections de bien u de mal, et ne mie de voir u de faus, liquel apertienent al entendement, et tex commencemens et teus œvres est li hom ellisans par l'entendement et l'appétit. Et commencemens d'ouvrer puet estre entendemens par élection moiiene, quant ce par entendement est conchut et puis par élection ellut, est mis à œvre. Et cele élections n'est mie des choses ki passées sunt : nus n'elist ke Troies ait esté prise et li raisons si est car élections si est si con est devant dit appétis de chose devant consillie. Or ne se conseille nus de chose passée, mais de ce ki est avenir, quant li consaus si n'est fors de che ki ensi puet avenir u autrement, si con dit est par deseure. Et che que passet est n'est mie tel; car il ne puet avenir ke che ki a esté fait ne soit passet. Par quoi il covient ke élections soit de che ki est avenir. Dont il apert se li entendemens est commencemens d'aucune œvre par élection moiiene ke ch'iert des choses ki sunt à venir et ne mie de celes ki passées sunt. Dont il apert et s'ensieut des choses devant dites ke connissance de vérité est droite œvre de chascune des parties del entendement, c'est de la spéculatif et de la practike, chascun selonc ce k'il est. Et li œvres de ces deus entendemens sont li habit selonc lesqués il dient et connoissent voir, liqués voirs est li biens de chascun entendement, si con dit a esté par deseure.

### CHAPITRE IV.

Cis capitles destincte les habis entendables 4.

Puisk'enquis avons la raison selonc lequele on doit prendre les vertus entendables et del entendement, or si parlons d'eles en recordant aucune chose deseure dite. Dit a esté devant ke les vertus entendables u d'entendement sunt li habis selonc lesqués li ame dist voir en affermant u en noïant, c'est à savoir, ars, science, prudence, sapience et entendement. Et ces cink choses sunt les vertus de raison entendable. Et souspechons et oppinions ne sunt mie vertus d'entendement, encore aviegne-il ke par eles on die aucune fie voir, si ke par aucune conjecturations on dist souspechone le vérité d'aucune chose. Et par opinion aussi dist-on bien voir, quant on a aucunes raisons provables pour aucune chose démoustrer. Et pour çou c'on dist aucune fie faus par eles, liqués faus est maus del entendement, ne sunt mie ces œvres vertus d'entendement. Car c'est encontre raison de vertu k'ele soit commencemens de maus. Or disons de ces vertus de chascune par li, et premiers de science, selonc ce ke science est prise simplement et proprement et ne mie selonc sanlance, selonc ce c'on dist aucune fie, c'on set les choses singulères pour la certainetet et le connissance c'on a d'eles : desqueles on a bien certainetet, tant comme eles sunt par le sens en aucune manière

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ARISTOTE, Mor. à Nicom., VI, II, 1-4 et cfr. Analytiques, l. I et II, passim.

conneüwes, si con de che c'on voit et c'on sent, desqués choses quant eles sunt en sus des sens on n'a point de certaineté se eles sunt u eles ne sunt mie. Et pour che poonsnos dire k'adont nos quidons savoir, quant nos savons une chose et nos de li avons le ciertaineté par sa cause et ke cele cause si est cause de cele chose et k'ele ne puet estre en autre manière. Et pour che ke la chose dont science est proprement à parler de science, ne puet estre fors des choses ki ne se pueent muer autrement, si ne est mie science des choses singulères ki se pueent muer, ore en une manière, ore en une autre; par quoi il apert ke science ert des choses nécessaires. Et la chose ki doit estre seüte, doit estre seüte par principes plus conneüs et plus ciertains k'ele ne soit. Car toute chose nient ciertaine, doit par plus ciertaine estre démoustrée et faite connissable. Dont il covient ke cele raisons sans plus, ki par choses necessaires conclut et demoustre aucune chose nécessaire k'ele face science; dont il apert ke sciences est uns abis, ki est fais par démoustrison. Et des choses ki ne sont mie nécessaires, ains pueent avenir ore ensi, ore autrement, sunt deus manières. Car les unes choses si sunt ouvrables et les autres faisables. Et ce puet-on savoir, par cou k'autre chose est ouvrers et autre chose est faires. Car ouvrers si est dit quant li œvre c'on fait demeure en ovrant, ensi con veïrs, voloirs et entendres; teus choses n'issent point hors de chiaus ki tex œvres œvrent. Faires si est quant œvre ist hors del ouvrant, en aucune manière defors, ensi con carpentiers, forgiers, soïer, et tés choses. Et pour che ke ouvrers et saires ont différence ensanle et que ouvrers n'est mie faires, ne faires n'est mie ouvrers, ne li uns n'est mie desous l'autre, covient-il ke li abis ki est ouvrans par raison, ensi comme est prudence, ait différence al abit ki est les choses faisans

par raison, ensi comme est ars. Et ensi poons-nos veïr ke prudence et ars si sunt, ne mie des choses nécessaires, mais de celes ki ensi u autrement avenir pueent. Et regarder devons pour ce ke de la connissance des choses ki en pluiseurs manières avenir pueent, on ne puet avoir ciertainetet véritable, déboutant fausetet. Por che, tant comme à conissance apiertient, les choses ki diversement pueent avenir sunt laissies à connoistre del entendement, ne ne s'entremet li entendemens spéculatis, liqués est parfais par connissance de vérité. Encor dont est bonne la connissance de ces choses ki ensi muer se pueent, en tant ke la connissance est adrechans les œvres humaines, ki sunt selonc ces choses singulers changables en plusieurs manières, desqueles la science practike est ki proprement n'est mie science. Mais li science spéculative n'est mie de ces choses singulères ki ensi pueent avenir, u autrement, se ce n'est en tant que ele prent les raisons communes et universeles ki sunt en ces choses singulères.

#### CHAPITRE V.

Cis capitles devise quel chose est ars et le compère a science et prudence, metant entre ars et les abis différence .

Or enquerons premiers ke c'est ars, nous veons ke carpenters est une ars et sanle estre uns habis de faire aucune chose par raison, et il sanle k'il ne soit nule ars aquele che n'afiere. Dont il sanle ke ars ne soit autre chose k'uns abis

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, Mor. à Nicom., VI, III, 1-5.

d'aucune chose faire selonc vraie raison. Or devons savoir ke deus choses premiers poons regarder ens ès ars : premiers l'œvre de celui ki fait aucune chose, laquele est par l'art adrechie et avoiie, l'autre la chose ki par l'art est faite. Or a trois choses en l'œvre d'art à regarder : la première si est c'on regarde l'acomplissement de la chose ki doit estre ouvrée, ki est ensi con fins del art. La seconde si est li regars c'on a al œvre del art, par lequel la matère est disposée et ordenée pour faire ce c'on vieut faire. La tierce si est spéculations et li avis c'on a comment par l'art la chose sera faite. Et par le regart de la chose ouvrée nos poons deus choses aviser : la première si est ke les choses ki sunt faites par art humaine sunt teles ke eles pueent estre et nient estre : et ce apert par ce ke quant on les commence à faire si ne sunt mie et en après si sunt quant eles sunt faites. La secunde chose si est ke li commencemens des œvres ki par art sunt faites sunt ens ès faisans ces choses, ne mie ke ces choses c'on fait soient dedens ciaus ki les font, ensi con les choses natureles sunt dedens chiaus ki les engenrent; ensi con li commencemens dou fils est dedens le père. Mais li commencemens des choses faites par art est ou faisant, si con che ki est hors de lui et estraigne. De quoi li maisons de defors n'est mie ou faisant le maison, et si est li faisières commencemens de la faiture de cele maisor, et li commencemens de cele maison est en l'ouvrant; ensi con li sanlans de le maison est dedens le faisant, après lequele sanlance de dedens li maisons est faite par defors. Et n'est mie aussi li commencemens des choses par art faites en la chose faite, si ke la chose ki soit dedens li, ensi con il est ens ès choses natureles : car li faisières de la maison n'est mie en le maison ensi con li pères en l'enfant, car aucune chose dou père est en l'enfant, mais del ouvrier

n'est riens en la maison. Et par che que dit est apert la différence des ars as sciences spéculatives, lesqueles sunt des choses nécessaires et les ars ne les sunt mie : mais des choses ki ensi u autrement pueent avenir. As sciences anssi natureles ont les ars différence : car celes sunt des choses natureles ki ont en elles commencement de lor movement et les œvres des ars ne l'ont mie. A prudence as ars différence, car ouvrers et faires ont différence, si con est dit. Dont il covient ke ars, ki est adrechans les fais, ait différence à prudence, ki est adrechans les œvres. Et savoir devons ke con toute vertus soit en ordene à bien selonc double raison, puet aucuns abis estre dis vertus en une manière; car il fait apareilliement bien ouvrer, si con cis ki l'a a la manière et est apareilliés de bien ouvrer. En autre manière puet estre dis habis vertus, car avec cou c'on est par li apareilliet d'ouvrer fait-il l'usage bon. Et ceste seconde manière si apertient as habis ki regardent le partie del ame appétitive u désirant, si con font li habit des vertus moraus, liquel habit ne font mie sans plus apareilliement œvrer, ains font aussi l'œvre bonne. Et aussi li habis de prudence, si con si après aparra. Car par li on a manière et si est-on able à apareilliement ouvrer et li usages si est bons. La première manière si apertient as habis entendables spéculatis, ki ne parfont mie le partie del ame appétitive, mais sans plus l'entendable. Et partant cist habit pueent estre dis vertus. Car il font la manière d'apareilliement ouvrer et legièrement bonne œvre; laquele bonne œvre del entendement est, si con plus plainement aparra chi-après, li considérisons, regars et entendemens de voir. Et pour ce ke ars n'est autre chose ke droit raisons ens ès choses à ouvrer, li biens desqués choses ouvrées n'est mie, en che ke li appétis humains est bien ordenés, ains est en che ke che

ke par li est fait est bon; car il n'apertient mie à le loenge dou faiseur, si ke dou carpentier, de quele volentet il fait son ouvrage, mais quele la chose ki faite est, bonne u malvaise. Et ensi proprement à parler, ars si est habis ouvrans et plus proprement faisans. Et toutevoies a-ele aucuns sanlans as habis spéculatis, car as habis spéculatis apiertient à regarder comment les choses se ont k'il connoissent et considèrent, ne mie comment li appétis humains s'a à eles. Et pour ce selonc che ke li habit entendable ont raison d'iestre dis vertus et ars, aussi en tant ke ne ars ne li habit spéculatif ne font bone œvre, tant con por l'usage, mais sans plus tant k'à apareilliement et delivrement bien œvre. Et pour tant est dite ars habis d'entendement.

#### CHAPITRE VI.

Cis capitles devise ques habis prudence est 4.

Bon fait savoir premiers lesqués on tient pour prudens, ki vieut savoir ke c'est prudence. Si disons k'il sanle k'au prudent apertiegne k'il soit poissant, s'apiertise de son habit de bien consillier ens ses propres biens u utilités et affaires: ne mie sans plus en un seul affaire s'il bien set consillier, on le tient pour prudent. Ensi con celui ki saroit consillier quex choses seroient bonnes et utles à la santet sans plus. Mais celui tient-on pour prudent ki bien set consillier les choses ki bonnes sunt u utles à toute le vie humaine, et ce poons veïr: car on tient celui por prudent ne mie simple-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aristote, Mor. à Nicom., VI, IV, 1-6.

ment, mais tant comme à cele chose ki bien set consillier et trover raisons ki bonnes sunt et proufitables à aucune fin déterminée, mais ke cele fins soit bone. Car enquerre raisons et consillier pour male fin est contraire à prudence, Mais ars enquert bien raisons ki sunt pour male fin, ensi c'on enquiert en aucunes ars comment on destruira un castel. Se dont cis ki est bien conseillans en aucun fait singuler est prudens et ne mie simplement mais selonc cele partie, cis dont sera simplement prudens ki bien set consillier de toutes les choses et bon conseil sara doner de toutes les choses ki à le vie humaine apiertienent. Et pour ce ke consaus n'est mie des choses ki autrement estre ne pueent, ensi con sunt les choses nécessaires, ne des choses aussi ki par les gens ne pueent estre faites, si con deseure est dit, il s'ensieut ke prudence n'est mie science, laquele est des choses ki en autre manière estre ne pueent, ains sunt nécessaires. Car prudence est des choses ki ne sunt mie nécessaires et pueent ensi u autrement avenir. Ne prudence aussi n'est mie ars, car autre chose est faires et ouvrers. et ars si est habis les choses faisans par raisons. Il s'ensieut dont puiske prudence n'est science ne ars, ke ce soit uns habis ouvrans par vraie raison, en choses ki ensi u autrement pueent avenir, selonc ce k'eles sont bennes u malvaises as gens. De quoi prudence si est regardans et avisans et conseillans des choses et des œvres ki pueent as gens iestre bones u malvaises. Et ce bien u mal devons ensi entendre ke ce soit dou bien à poursivir et selonc celui ouvrer et dou mal à fuir. Dont nos disons ke cil ont prudence en eaus qui bien sevent consillier, ce k'à faire affiert ens ès choses ki as gens pueent estre bonnes u malvaises. Et ke prudence soit selonc les biens et les maus des gens apert, car ens ès ars ki sunt abit des choses à faire

par raison, li fins tousjours dou faisage est autres ke li faires ne soit; ensi que li fins d'édifiier est autres ke li faires. Car li édifices construis et parfais s'est li fais d'édifiier, dont il apert ke li biens d'édeflage n'est mie ou faisant mais en la chose faite. Ensi con li biens dou carpenter n'est mie ou carpentier, mais en la maison faite. Et ensi apert ke li ars n'est mie dou bien u dou mal des gens, mais selonc le bien u le mal des choses faisables par l'art. Mès li fins des choses ouvrées n'est mie tousjours autre del œvre : car la bonne cevre est aucune fie fins en lui-meismes u al ouvrant; ensi con les bones œvres de vertut, ki ne aunt cevres por autre fin ke pour la bonté del cevre ki est en tel œvre ouvrée. Et est aussi cele œvre bien fins del ouvrant, si k'il ne quiert autre fin ke cele cevre : et che pe covient mie tousjonrs: car une cevre bonne en li pust bien estre ordenée à une autre œvre. Et cele derraine, est fins soufissans en li pour quoi ele et les antres œvres ki por li sunt faites, sunt. Et ensi est li fins de cascune chose li biens de celi. Et ensi apert ke li biens del ouvrage est ens en l'ouvrant. Dont prudence, ki est selonc les evres, est selonc les biens des gens : de quoi nos disons chieus prudens ki n'ont mie sans plus che ke bon lor est et ki lor proufit sevent regarder et aviser, mais aussi le bien d'auteui. Et pour ce que prudence est selonc le bien u le mal des choses puyrables, selonc ce ke eles pueent estre bonnes u maises as gens, le nom' on aucune fie atemprance, pour cou k'ele est amoïenans les délis et les tristeces, selonc ce ke délit et tristeces sont bon et proufitable as gens; desqués choses il s'ensieut ke prudence si est uns habis ouvrans, par raison des boines choses humaines.

### CHAPITRE VII

Cis capitles met encore différence entre art et prudence 1.

Et entre art et prudence a encore différence : car al usage d'art a-on mestier de vertu moral qui soit adrechans son usage. Car avenir puet k'aucuns a bien l'abit del art d'une maison faire et si ne le vieut mie faire pour aukun malisse. Dont li vertus moraus si con seroit justice fait faire ke cis ouvriers use droiturièrement de son art et fait le maison, et ensi est par vertut cele ars adrechie. Mais en usage de prudence ne covient point d'autre vertut moral pour son œvre à adrechier. Car les vertus sunt à li conjointes, si con li sauvans; car les fins selonc lesqueles li adrecement des jugemens sunt gardet par les vertus moraus sunt principe et commencement de prudence. Une autre différence a entre prudence et art : car s'aucuns par propre volentet meffait en art, il est mains blasmés ke dont k'il l'eüst fait nient volentiers, tant con pour l'art. Car li nient volentrieus faisans mal seroit tenus pour le plus non sachans tele œvre ke dont k'il volentiers le fesist. Ensi comme on tenroit celui pour mains sachant u langage qui nient volentiers le parleroit faus ke celui ki de gret le parleroit ensi. Mais en prudence n'est mie ensi : car cis ki volentiers peche est plus blasmés ke cis ki nient volentiers. Ensi comme il est ens ès vertus moraus; et c'est pour ce k'à prudence affiert adrechemens del appétit as fins. Car en prudence

ARISTOTE, Mor. à Nicom., VI, IV, 7-8 et v, passim.

covient droiturièrement désirer les fins et les choses. Dont ele est aussi con vertus moraus, selonc lesqueles il covient estre l'appétit droiturier; et k'à prudence est nécessaires li adrecemens del appétit as fins désirées et apétitées <sup>1</sup>, nos done signe les choses ki sunt sans plus en raison, ensi con sunt sciences, et ars si pueent estre oubliet. Mais prudence ki n'est mie sans plus en raison, ains est nécessaire li adrechemens del appétit, pour che ke les choses appétées et désirées sovent sunt en usage et par prudence les covient adrechier, si covient que prudence soit mains oubliable pour çou k'ele est plus sovent en usage ke ne soient ars ne sciences, desqueles li usages n'est mie si grant comme il est de prudence. Car en toutes choses apétées et désirées est mestiers li usages de prudence ki ces appétis et désiriers aiwe à adrecier.

#### CHAPITRE VIII.

Cis capitles devise ques habis est entendemens 2.

Saus les trois vertus ki deseure sunt nommées, dont parlet avons, ce sont science, ars et prudence, sunt encore deus autres, dont l'une si est uns abis de connoistre les premiers principes ki démoustret ne pueent estre; si condit est par deseure, science est uns habis des choses ki par raison sunt demoustrées par principes nécessaires, et ki en autre manière avenir ne se pueent, dont li principe par

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var : Appetées. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aristote, Mor.. à Nicom., VI, v, 1-2.

qués li science de la cose est faite ne sunt mie sciences, car de la chose ki après est seues, devant ce c'on le sache a-on oppinion. Et il covient que che par quoi on doit faire foi et certainetet d'aucune chose estre plus certain ke la chose de qui on a fait foit, par quoi li principe des choses seuwes et des sciences sunt plus certain et plus conneut ke les choses seues dont science est. Dont cil principe ne sunt mie demoustret par autres, car dont iroit-on sans fin del un al autre, ains sunt cil principe si certain ke tantost c'on conoist les parties, il se rendent connissable al entendement: ensi que cis ki set ke c'est tout et partie, il set ke tout est plus grans ke ne soit li partie de ce tout. Et tel habit ki des premiers principes sunt ki ne sunt mie demoustret ne fait commissable par autres raisons, fors par la certaineté d'iaus, nommons entendement. Et n'est mie entendemens ci pris pour le poissance et sustance et nature del entendement, mais pour l'abit par lequel les gens par le vertu del entendement naturalement connoissent ces principes ki ne pueent estre demoustret.

### CHAPITRE IX.

Cls capitles devise ques habis est sapience 1.

Li cinkismes vertus del entendement si est apielée sapience et cis ki l'a sapiens, c'est auques à dire savourans, car cis ki sapiens est, il saveure ce k'il set par la vraie connissance k'il a des sciences et des ars. Dont nos met-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, Mor. à Nicom., VI, v, 3 sqq.

tons aucune fie le non de sapience à très-ciertaines ars, lesqueles ont le connissance des principes et des causes des autres ars ki sunt desous eles et dont eles sunt sovraines : ensi que se une ars estoit adrechans les œvres des mains, ele seroit soveraine à carpenterie, à machenerie et à orfaverie. Et selonc ceste manière pos disons aucun sapient en aucune art quant il puet ataindre au derrain bien et le plus grande œvre et le plus grande perfection ki puist estre en tel art. Et selonc ce ke nous tenons aucun pour sage en aucune art pour la sovraine connissance et le ciertaineté k'il a de celi, si poons dire sapient simplement ki a le connissance de toutes les choses ki sunt vraies et ciertaines. Dont selonc ce ke cis ki est sapiens en aucune art, est trèsciertains en celi. Ensi li simplement sages et sapiens simplement est li très-ciertains de toutes les sciences : car science, si con dit est par devant, est uns habis ki est fais par démoustrison d'aucune chose ki par principes plus ciertains ke la chose seuwe ne soit est demoustrée. Et sapience n'est mie che sans plus sachans, ains connoist les principes des sciences ki sunt très-ciertains : ensi ke ele connoist ke cascuns tous est plus grans ke sa partie, et ces principes ele fait connissables en tant k'ele fait connissable ke c'est tout et k'est partie, et k'est ywel et nient ywel; lesqués choses conneuwes on set tantost ke tout est plus grans ke sa partie, et que une chose ne puet estre ywele et nient ywele à une autre selonc un meimes regart. Dont sapience n'a mie sans plus le connissance des choses ki par ces primerains principes sunt demoustret, ki science font, mais aussi ele est connissans les principes des sciences. Dont selonc ce k'ele connoist les choses demoustrées par raison, ele est ensi con science, et selonc ce k'ele connoist les principes, ele est ensi comme entendemens, desquel nos parlé avons, ki est connissans les premerains principes.

## CHAPITRE X.

Cis capitles met différence entre sapience et science et moustre comment sapience passe toutes sciences et prudence en noblece '.

Et a sapience à science différence por le sovraineté k'ele a as autres sciences; car ele est ensi con vertus de toutes sciences. Et n'est mie sapience science de quelconques choses, mais science est des choses très-honorables et divines, aussi con cele ki est ensi con chiés de toutes sciences. Car ensi comme ens ou chief sunt adrechiet li movement de tous les autres membres et les œvres et les vertus de chascun sens i apèrent; ensi sapience est adrechans toutes les autres sciences pour ce ke toutes les autres sciences de sapience portent 2 lor principes; car ele connoist les généraus et communs principes de toutes les sciences; et pour ce est-il dit k'ele est ensi con vertus de toutes les sciences, quant il covient ke toutes supposent et croient leur principes de li. Et jà soit che chose ke li cuers soit fundemens et rachine de vie, si con ce en quoi li vie des gens a son commencement et sa naissances, toutevoies li entendemens est la plus noble chose ki ens ès gens soit, et pour lui tous li remanans ki est en gens est fais, et tous li membre et les nerf<sup>8</sup> des gens sunt pour lui ordenées. Dont pour che ke l'uevre del entendement pour lequele toutes les

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ARISTOTE, Mor. à Nic., VI, v, 3-8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Var: Prenent. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Var: Virtus. (Ms. Croy.)

autres choses des gens sunt faites apert plus en la tieste k'en nul autre membre, si puet-on dire ke la tieste est li plus nobles membres des gens quant ele est che là ù la plus noble chose ki en iaus soit, fait et moustre plus son œvre, si con li anchiien philosophe ki Dieu metoient en aucun lieu, disoient k'il estoit el cercle-equinoxal, car sa vertus là mieus s'apert. Cis cercles est cis ke li solaus fait entre nuit et jour, quant il fet les nuis et les jours vwés. Et ne doit nus quidier regardans à utilitet et à profit plus k'à dignité de science, ke prudence ki est l'omme et ses œvres en bien ordenans, et les biens d'autrui aussi soit plus noble et digne chose ki au siècle soit. Car les sciences sunt dites nobles les unes plus des autres pour la noblece des choses dont eles sunt. Dont on dist ke la science des estoiles est plus noble ke médecine, là ù on parole de mout d'ordes choses. Se les gens dont ne sunt les plus nobles choses ki soient au monde, si con il apert; car à regarder les cors des gens, li cors dou ciel est plus nobles, car ens ès gens a molt d'ordures ki faillent ou ciel. Se nos regardons tant k'al ame, li angele ki muevent les chieus, ki totdis sunt en la présence de Dieu, sunt plus noble que les ames des gens, maiement de ci adont ke eles sunt par lor bienfais en paradis glorifiiées. Puis dont ke prudence est des choses ki as gens apertienent, ki ne sunt mie la plus noble chose dou siècle, sapience si est des choses divines et très-honorables, si con de Dieu et de ses angeles, sera plus noble et plus honorable ke prudence. Et prudence pour çou ke ele est des choses ki sunt à lui-meismes; si tient-on por prudent celui ki bien set regarder et aviser les choses, ki à lui et à son bien apertienent. Si dist-on aussi aucune fie les bestes mues estre prudens, pour ce c'aucunes se pourvoient et quièrent lor nécessaires, si con li formis. Et ceste n'est mie prudence

simplement, mais à li a samblant pour ce ke ele a manière d'avoir avis des choses ki pueent avenir et ki pueent u poroient estre proufitables. Et de ce s'ensieut ke sapience est de science et d'entendement mieudre, si con dit est. Cele est mieudres ki est des choses mieudres et plus honorables. Car s'aucune autre science estoit très-honorable. ceste deveroit estre prudence, ke reprovet avons. Et pour ce ke prudence est des biens humains, et sapience des choses ki mieudres sunt ke les humaines, si con de Dieu et de sa connissance et des angeles, desqués par sapience on aquiert le connissance, tele c'on i puet en cest siècle avoir, ensi con par science divine, si dient les gens les philosophes et ciaus ki en tex choses estudient, sapiens et nient prudens, pour ce c'on voit en lor œvres k'il ont petit de connissance et de lor proufit, si con cil ki à proufit ne à chose ki à utilité monte gaires n'estudient; dont on les tient pour chaitis et maleureus, si ke ciaus ki en choses vaines et nient proufitables metent lor estude, et si les tient-on pour sapiens, si con cians ki sevent choses esmervillables et fortes et divines. Esmervillables si con celles qui sormontent le connissance dou commun; et fortes aussi pour ce ke eles ent mestier de grant estude; et divines pour la noblece de la nature des choses dont sapience est. Et pour ce dist-on que cil philosophe sevent ce que rien ne vaut, pour cou k'il ne quièrent point les choses profitables as gens ne à ce n'estudient; et pour çou ne les tient-on mie pour prudens, car prudence si est dou bien des gens desquex on se doit consillier: car c'est li plus propre œvre de prudence, hien consillier. Nus ne se conseille des choses ki en autre manière avenir ne pueent, ki nécessaires sunt, si con sunt les choses divines, desqueles li considérisons, li enqueste et estude dou sapient est. Ne n'est mie aussi con-

١

saus de quelconques chose nient ordenée à aucune fin, ki sunt biens ouvrables, desqués choses les sciences spéculatives sunt : ensi con sunt les sciences natureles ki ne sunt mie quises pour aucune œvre ki soit ordenée au bien et au proufit des gens, mais sans plus sunt quises pour eles et pour le savoir ki est honorables. Et eis est simplement bons consilliers et por ce pour prudent tenus ki par raison puet connoistre quele chose est milleur à ouvrer à lui u as autres ki se conseillent. Et ceste prudence n'est mie sans plus en connoistre les choses généraus et universeles, ains covient k'ele connoisse les choses singulères et particulères. Car par le science et le connissance des choses communes et universeles n'est-on mie ouvrant, mais par les particulères et les singulères, car de celes sunt les œvres. Et prudence si est ouvrans et commencemens de bonnes œvres des gens : par quoi il covient celui ki prudens est savoir les choses universeles et généraus qui as gens proufitent et ossi connoistre les choses singulères de quoi les œvres sunt, si k'il covient savoir tés choses généraus aploiier et ordener as choses singulères. Et pour che sunt li jugement et les sentences ke les généraus choses des lois on aploie et ordene as cas particulers et singulers. Et pour ce ke prudence est des choses singulères avient-il ke cil ki ont l'esprueve des choses singulères sans science des universeles et généraus, sunt nient mains ouvrant, mais plus sagement sevent ouvrer sovent ens ès choses singulères desqueles les œvres sunt, ke cil ki ont le science des choses généraus sans le connissance et l'esprueve des choses singulères. Ensi ke nous en médecine véons s'aucuns set ke les legières chars sunt celes c'on puet mieus degaster, par lesqueles santés puet estre faite et ne sache lesqueles sunt legières, il ne fera point de santé par tel savoir : mais cis ki set lesqueles sunt de plus legier digestion, si con volille, le fera plus tost. Et cis ki set ke legières chars sunt plus saines et lesqueles les plus legières, cis sera boins mides et fera santé à celi à qui il les donra. Ensi covient avoir les prudens connissance des choses universeles et généraus et des particulères aussi. Et plus covient c'on ait le connissance des singulers, s'on n'a les deus, ke des généraus. Et ces choses généraus ki par le prudence sunt conneües, lesqueles tant con sunt en général ne font point d'œvre, sunt déterminées à aucune œvre singulère par l'appétit ki est des choses singulères : si ke par prudence s'aucuns a connissance droiturière de toutes les choses ki bonnes et proufitables sunt as gens, ele est déterminée à ouvrer en une chose par l'apétit c'une chose désire, de laquele li prudens est mis selonc celi à œvre, à ce k'il œvre selonc tel au bien de lui u d'autrui selonc ce ke mieudre est et ke par tele prudence il puet enquerre. Et jà soit ce chose ke prudence ne soit mie plus noble de sapience, si est-ele plus noble entre les choses humaines.

## CHAPITRE XI.

Cis capitles devise prudence 1.

Prudence ki est habis selonc droite raison des choses ouvrables, ki bonnes u malvaises pueent estre as gens, si puet estre prise en pluseur manières. Car li une si est de droite raisons de biens et de maus à grant plenté de gens u à ciaus d'une vile apiertenans. Dont il sanle k'ensi con

ARISTOTE, Mor. à Nicom., VI, passim. et Gr. Mor., I, xxxII, passim.

justice ki est selonc toute vertut s'a à une vertut singulère, ensi s'a prudence, ki est droite raisons des biens et des maus dou commun u d'une citet, à le prudence ki est des biens communs, u de maus propres d'aucune persone. Et entre ces deus est une prudence moiiene, si con cele ki est des biens u des maus del ostel et dou manage d'aucun : car ceste est moiiene entre une persone et toute une vile. Et tele prudence ki est dou bien de toute une vile u du mal puet estre en deus manières. Car il en est une ki sourmontans est et sovraine à toutes les autres, et ceste est li prudence par lequele les lois sunt ens ès cités données, laquele apertient as sovrains prinches, liquel doient aviser et avoir cure qués choses affièrent à lor sougis à faire et à laissier. De quoi li prince ki donent les lois à lor sougis sont ensi à chiaus des cités con les ars sovraines à celes ki sunt desous eles : ensi con li ars de chevauchier devise les frains à faire et est à l'art qui les frains fait souvraine. Car mieus set liquel sunt li millor por le cheval tenir, ke cis ki les frains fait. Et pour çou tele prudence, selonc lequele par raison droiturière li prinche metent les lois droiturières entre lor sougis est dite sovraine et principaus. Une autre manière de prudence est ki les œvres singulères de tout le commun selonc raison ordene, et ceste si ordene les lois ki donées sunt en général, au bien des citains. Si ke cis prudens est adrechans les singulères œvres de tous ciaus des cités, dont cil aploient les généraus commandemens des lois as cas et as avenues particulères, ensi con doient faire li baillieu, li provost, et li gouverneur et li juge des cités et dou paiis. Et les lois sunt comparées as œvres humaines ensi con les choses universeles as particulères. Car ensi con cele prudence ki les lois met est commandans en général, laquele est dite sovraine, ensi est li autres ouvrans, gardans et

adrechans che ke les lois ont establi, et che apert : car à ceste prudence ouvrant apertienent les sentences et li jugement, liquel jugement u sentences ne sunt autres choses ke les lois généraus et universeles aploites à aucun cas et fais singulars. Dont il apert ke ne mie sans plus li prudens connoist les choses universeles, mais aussi les singulers et che poons:par che moustrer : car nous véons ke li jouenenciel aprendent bien géométrie et musike, lesquex sunt sciences des choses dont il ne covient mie avoir grant esprueve, et si ne les voit-on mie prudens. Et li raisons si est pour ce ke prudence est des choses singulères, lesqueles nos sunt faites connissables par esprueve. Or ne puet li joenes avoir auques d'esprueve : car à esprueve est mestiers lons tempores et aages ke li jouene n'ont mie. Et pour ce n'ellist-on mie les jouenes à signours et gouverneurs, por ce k'il ne sunt mie prudent, che ke prinche et gouverneur doient estre. Une antre naison, li cevre dou prudent, si est en bien conseillier. En consillier si puet-on pechier et défaillir en deus manières : l'une si est ens ès choses universeles, ensi c'on pecheroit en savoir se toutes les chars pesans sunt saines u non; l'autre manière si est ens ès choses singulères, ensi ke se on savoit se ceste chars ki est pesans soit saine. Dont il apert ke prudence est adrechans et selonc les choses universeles et particulères et singulères et plus selonc les singulères. Et cele prudence ki est luimeisme et ses œvres ordenans selonc droite raison est plus proprement nommée prudence ke nule des autres, et les autres pueent avoir autres nons. Car cele ki est généraus del ostel puet estre dite mestrie d'ostel, si con cil ki un grand ostel, si con du roi, sevent ordener et le mainie, et les officines et chiaus ki affièrent à gouverner. L'autre prudence ki est de faire les lois, puet estre dite mise u orde-

1

nance de loi. L'autre ki les lois communes aploie as œvres particuleres, puet estre nommée exécutive de le loi, c'est metre le loi à œvre. Et cascune de ces prudences est devisée en consillable et jugable. Car il covient ens ès choses ki bien doient estre ouvrées, premiers par conseil aucune chose enquerre et trover, et puis de la chose trovée jugier; et ce covient en toutes les prudences garder. Et pour ce ke li tous vaut mieus ke une partie, et mieus vaut une cités ke une maisons ne ke uns osteus, et uns osteus ù il a pluseurs gens manans vaut mieus k'une seule persone; ensi li prudence ki est faisans et metans les lois est li sovraine et li plus noble de toutes les autres ; car c'est li plus généraus et dont toutes les autres supposent aucune chose de li et de li ont à faire. Et pour le grant amour ke les gens ont à eaus-meismes et à lor choses, samble-il aucuns ke nul autre ne sunt prudent, fors cil ki pensent et entendent à lor propres biens, et cil ki s'entremetent du bien dou commun, ne lor sanlent mie prudent, si con cil ki se mellent des choses vaines et plus avant k'à eaus n'affière. Mais il n'est mie ensi, car li biens d'une simple et singulère persone ne puet mie estre seus le bien del ostel : car les gens sunt compaignables et à lor vivre par aus ne soufissent, covientil k'il facent bien à autrui, ki aussi bien lor refacent. Et pour ce s'aucuns se fait bien, il le fera aussi à chiaus de son ostel, dont il biens rechoit. Et s'il fait bien à ceaus del ostel et de sa maison, il ne le puet faire k'il ne face bien à la cité de laquele cil de cele maison sunt aucune partie. Ensi c'on ne poroit mie à le teste d'un homme faire bien c'on ne feist bien al omme, si ke ce ki bien est de le partie est en aucune manière biens dou tout. Et aussi cis ki entent au bien dou commun u del ostel entent aussi au sien bien propre, en tant k'il est partie de ciaus dou commun et del

ostel, par quoi il apert ke cis ki au bien commun entent, il n'entent mie as choses vaines et nient proufitables. Car en ce faisant il ne fait mie seulement bien au commun, mais aussi à lui, quant partie est dou commun. Et par ce il aquiert plus de bien k'il ne face au commun, car il en aquiert vertut et loenge. Et cis maisement puet governer le citet ne le maison ki ne gouverne lui-meimes. Et s'aucuns tant entent au bien de le vile ke le sien de tout en tout perge, en tel manière ke par povertet n'eüist de quoi il se peüwist soustenir, dont par aventure il poroit par nécessité estre constrains à faire aucune vilenie, il n'est mie prudens simplement encor le soit-il, tant comme au commun ne l'est-il mie tant comme à lui-meimes. Et pour che se simplement est prudens entendans au bien dou commun, il entent aussi au sien : car du commun li doit bien venir: car ki sert al autel del autel doit vivre 1.

# CH APITRE XII.

Cis capitles détermine d'un habit ki est adrechans le conseil \*.

Il affiert bien après ce ke nos avons parlet de prudence, ki est abis ouvrans par vraie raison selonc les choses ki en diverse manière pueent avenir, selonc ce ke eles sunt bonnes u malvaises as gens, liquele est commanderesse metans à œvre les œvres humaines, si poons ore parler

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> D. Pauli, *Ep. I, ad. Cor.*, ix, 13. — Cette citation offre ici un double sens, *autel* s'employant aussi pour *autrui*, *le prochain*, son semblable. — Prise à la lettre, elle se rattache si indirectement à ce qui précède qu'on est tenté de soupçonner l'auteur d'avoir voulu faire un jeu de mots.

<sup>\*</sup> ARISTOTE, Mor. à Nicom., VI, vii, 1-4.

d'aucunes vertus ki ensivent prudence et ki prudence ne sont mie, et si aflèrent à prudence. Et l'une de ces vertus puet estre dite adrecemens de conseil; ensi con deseure est dit, à prudence est nécessaires consaus. Or covient en consillant enquerre, ensi ke s'aucuns voloit une maison prudement faire, c'est par prudence, il convenroit k'il se conseillast et enquesist par ques voies ne manières il le poroit faire. Et cele vertus ki est ensi enquerans, avisans et adrechans ces voies et ces manières dont li consaus estoit, c'est li vertus dont nos parlons; liquele n'a autre œvre ne plus avant ne s'estent k'à drechier le conseil ens ès voies et manières par lesqueles la chose dont on se conseille estre puet faite. Dont il apert que ceste vertus n'est mie science, car cis ki science a d'aucune chose n'enquiert plus de celi, ains en a certaine connissance; mais ceste vertus pour çou k'ele est de conseil covient k'ele enquiere. Ele n'est mie aussi des autres deus dont l'une est trovans, conjecturans et avisans aucun moiien et raison en toutes choses c'on savoir veut et ouvrer et en très-brief tens. Ensi ke s'aucuns veoit deus anemis parler ensamble et soudainement pais faire, il aroit conjecturacion et avis ke ce seroit pour ce k'il seroient anemi à un autre qui il volroient contrester et grever. L'autre vertus est tele par lequele on trueve aussi raison sans auques d'avis en sciences et sapiences. Et cele vertus ki est adrechans les consaus n'est mie de ces deus; car ces deus sunt hastives et tost ont trovée lor raison à une partie; mais ceste s'avise et enquiert plus longuement. Dont on dist c'on doit bien longuement consillier et ne mie trop, et le cose conseillie metre hastivement et vighereusement à œvre; ne ceste vertus n'est mie opinions: car encor soit opinions nient ciertaine, est-ele d'aucune chose déterminée; mais ceste vertus adrechans le conseil

n'est mie déterminée, ains enquiert tant con de li est, par qués manières la chose conseillie pora estre faite, ne de plus que de che enquerre ne se melle. Ensi ke s'aucuns voloit aler d'un lieu en un autre, il enquerroit par lequel voie on i puet aler, et quantes voies il i aroit et queles eles seroient. Et pour ce ke ceste vertus est adrechemens de conseils, si regardons ques est cis adrecemens; car tous adrecemens de conseil n'est mie ceste vertus ki doit ensiuwir prudence. Car li adrecemens de conseil en malvaises œvres, si ke par che conseil bien adrechiet on viegne à son entencion, n'est mie cele vertus ki ensieut prudence, mais cele sans plus ki est les consaus en bien adrechans. Uns malvais si comme uns leres aquiert ce k'il vieut avoir par ses raisons et l'adrechement de sen conseil, ensi ke quant il trueve voies à son larrecin faire. Dont cil est dis drois consillans en tant qu'il trueve voies ki l'amainent et adrechent à le fin et le chose k'il vieut avoir. Et cis adrechemens est dis par sanlance à celui ki est de bien, liqués est proprement adrechemens ki est vertus ensivans à prudence. Dont il apert ke cis adrecemens de conseil par lequel aucuns ataint à boine fin est li vertus dont nos parlons. Et ceste bonne fins doit estre atainte par bonnes voies : car s'aucuns par malvais moiiens et maises voies ataint aucune bone fin, on ne dist mie que c'est droituriers ne adreciés consaus. Ensi ke s'aucuns se conseillast comment il eskieuveroit poverté, si enbleroit. Dont il covient le bien et le fin bonne, ki par le conseil droiturier doit estre aquis, par droiturière et bones voies aquerre. Et aucune sie avient ke li conseil et li avis sunt selonc ce ke li tens de la chose faite est passés, aucune fie se conseille-on trop tost: dont nus de ces deus n'est consaus bien adrechiés, dont il covient tens et manière. Il avient aussi k'aucuns conseille bien simplement, de toutes les choses ki mestier ont à la vie humaine et li autres d'aucune singulère, ki à aucune singulère fin apiertient. Dont cele vertus ki est adrechans les consaus à le fin commune de la vie humaine est simplement li vertus dont nos parlons; et li autre n'est mie simplement, mais une manière à li saulans. Et pour che ke li pradens doit bien consillier, il covient ke ceste vertus soit adrechemens de conseil en l'ordene à cele fin de lequele prudence simplement prise a vraie estimation et quidance. Et c'est li fins commune de toute le vie humaine, si con dit est pluseurs fies. Et de toutes ces choses ki dites sunt puet-on tant avoir que ceste vertus est adrecemens de conseil à la bone fin simplement de tout le bien ki à la vie humaine apiertient par droiturières voies et bones et tans couvignable.

## CHAPITRE XIII.

Cis capitles détermine d'une vertus ki juge de ce c'on trueve par le conseil adrechiet <sup>4</sup>.

Une autre vertus est ki prudence ensieut, ki est bien jugans de toutes choses qui quises sunt et trovées par enquerre. Et al entendement de chechi, nous devons savoir k'en speculation si con en sapience et science ens esqueles on n'uevre mie, ensi comme on fait ens ars et en prudence, il a deus manières de raison : l'une si est par enquerre aucune chose trouvée, et l'autre de che ke trovet est jugier.

<sup>4</sup> ARISTOTR, Loco cit.

Et ces deus œvres pueent estre del entendement et de la raison pratike, c'est ouvrant. Et li enqueste de cel entendement est li enqueste del adrechement dou conseil, ki apertient à le vertut, dont nos avons ci devant parlé. Et li jugemens des choses ensi par conseil adrechiet enquises est li vertus dont nos volons ore parler. Dont cil ki ceste vertu ont sunt nommé bien jugant des choses trovées par enqueste. Or ne s'arreste mie li entendemens practikes à ce jugement, ains passe outre à metre en œvre che k'enquis a et jugiet. Dont li entendemens practikes si commande à ouvrer par quoi la chose enquise et jugie soit faite, laquele chose est li acomplissemens et li effés del œvre del entendement practike. Car quant la chose est faite, adont ciesse-il d'ouvrer et cechi si est propre à prudence. Car elle est commanderesse en tant ke li fins de prudence si est déterminée che c'on doit faire. Dont ces trois choses ens ès bons consaus vont par ordre: premiers le fin et le chose dont on se vieut consillier supposée et proposée, il covient enquerre par ques voies ne manières, ne quantes, la chose dont li consaus est puet estre u on le puet ataindre : et ce apertient à la vertut ki est adrechans les consaus et l'enqueste des manières par lesqueles la chose puet estre. Après si vient l'autre vertus ki juge de ces voies lequele on prendera, si con le milleur à tout à regarder. Et par ces deus choses n'iert mie la chose encore faite, ains s'ensieut prudence, ki par l'entendement practike commande ke li fins et la chose dont li consaus a estet soit mise à œvre par la chose par le conseil enquise et en tel partie jugie. Ensi ke se je voloie faire une maison, consillier me convenroit en quantes manières maisons puet estre faite ne queles eles sunt, si ke nous véons c'on puet faire maison u toute de piere u toute de fust, u partie de pierre et partie de fust :

che enquis covient jugier lequele mieus me vaut : et se jugiet m'est ke ce soit la mieudre manière faire de fust et de pierre, dont s'ensiut prudence ki commande c'on ensi le face, et ensi sunt mises à œvre les choses ki sunt faites par prudence. Et ensi apert la differrence de ceste vertu à science, car ele est des choses singulères desqueles on se puet douter et conseillier, et science est des choses universeles et nécessaires; ne opinions n'est-ce mie, car toutes gens ont opinion, mais toutes gens n'ont mie ceste vertut. Et ensi apert la différence de li à prudence : car ceste si est jugans des choses par lesqueles li fins doit estre faite et prudence si est cele par lequele on œvre. Et ensi con li fins est plus noble que les choses ki sunt par le fin, ensi est prudence, par lequel on cevre à le fin avoir, envers celi ki est jugans des choses ki sunt à ceste fin. Et en ce sunteles sanlans k'eles sunt des choses conseillables.

## CHAPITRE XIV.

Cis capitles détermine d'une vertu ki adresse les œvres de très-bon 4.

Encore est une autre vertus ki est adrechans les jugemens de justice de loi; et en ce à entendre si recordons aucune chose ki a esté dite par devant. Car dit est k'il est une justice de loi, laquele est généraus et donnée selonc ce ke li cas et les aventures avienent plus communement. Or est uns justes ki l'entention de celui ki le loi fist est gardans, si qu'il adrece le loi ens ès défautes là ù ele ne

ARISTOTE, Loc. citato.

puet mie toutes les aventures et avenues aviser, et celui disons très-bons. Or puet estre li adrechemens et li defaute de le loi bien u très-bien adrechié. Cele vertus dont ki est le loi adrechans très-bien et atempréement selonc miséricorde et pardon, est li vertus dont nos parlons. Car ceste vertus les œvres de très-bon ki le loi adrece et les défautes aemplist, est tout le mieus adrechans. Ensi ke se lois est ke ki tuera un home il sera mis à mort, et aucuns tue un home sour sou cors deffendant si k'autrement ne poroit eschaper, ceste loi volroit li très-bons adrechier, en tel manière k'encore deuwist cis par loi estre mis à mort, pour ce ke ce ne sanleroit mie rainable chose ke on se laissast tuer, là ù on le poroit amender, si vieut cis très-bons che adrechier. Or puet estre pour ce k'il ne le volra mie metre à mort k'il li fera les ieus crever et li poing colper u il l'envoiera en essil, u metera à tousjours en prison malaisieule u aisieule. Et li vertus ki mieus set ceste loi adrecher selonc pité et pardon et miséricorde est li vertus dont nous ore parlons. Dont ceste vertus n'est autre chose ke li adrechemens selonc piteit, pardon et miséricorde del œvre dou très-bon le loi adrechant. Et ensi par che ke dit est, apert ke prudence et ces autres vertus dont ore avons parlet, sunt des choses singulères, et tes vertus entendables poons ensi en général recorder. Car il est une vertus ki est entendemens, laquele connoist les premiers et généraus principes des sciences. Après est sciences ki est des choses par raison demoustrative seute et par principes nécessaires, si k'en autre manière n'a pooir d'estre, ensi comme est gramaire, logike, astronomie et autres sciences. Après est sapience ki est connissans les premerains principes et le plus grant certainetet des sciences et des choses plus certaines si con sunt les divines, si con Dieus et si angele,

167

lequel encore soient pau ciertain à nous, pour la défaute de nostre entendement, ki lor nature ne puet mie bien comprendre, sunt-il en iaus plus ciertain ke chose ki desous ians soit. Et ceste sapience est science divine ki est de Dieu et de ses angeles, et ces trois vertus sunt vertus del entendement spéculatif. En l'entendement practike, c'est ouvrant, est ars ki est des choses faisables, ensi con li ars de charpenter u de faurichier et d'autres manières. Et prudence si est des choses ouvrables selonc çou ke eles sunt bonnes u malvaises as gens. Une autre vertus est ki puet estre ajointe à science et à prudence, et ceste est ki legièrement et apertement, sans grant avis, set bien conjecturer et aviser aucun moiien et raison à ce ke proposet li est, ausi ès choses spéculatives ke pratikes. Une autre si est ki ce moiien set trover sans plus ès choses spéculatives. Une autre si est ki en consaus enquiert les voies et les manières et les consaus ens ès enquestes est adreçans. L'autre si est ki des choses enquises est le meilleur jugans; l'autre si est cele ki est le jugement dou très-bon, ki les defautes des lois est amendans, ki est selonc pitet, pardon et miséricorde adrechans.

## CHAPITRE XV.

Cis capitles détermine aucune doutance et sunt à quoi sapience et prudence valent 1.

Or se porroit aucuns douter et demander à quoi sapience et prudence valent, car eles ne sanlent à rien vaillans. Ke

<sup>1</sup> ARISTOTE, Mor. à Nicom., VI, x, 1-10.

sapience ne vaut riens sanle, car tout ce ki est utle et proufitable ès choses humaines doit valoir et vaut à boneürtet. Liquele boneurtés est li fins de le vie humaine, à lequele toutes œvres humaines sunt ordenées, si con il aparra chiaprès. Mais sapience ne sanle point proufitable à ceste boneurté. Car ce ki sanle ki l'omme doit faire boneureus, doient estre les œvres de vertut. Mais il ne sanle mie que sapience ait spéculation, considérison ne avis de nule de ces œvres ouvrables, car ele est, si con dit a esté, des premerains principes et des choses divines, et ensi ne sanle-ele estre à gens de riens proufitable. Et ce meimes poroit-on dire de prudence, car il sanle ke prudence soit sans plus en connoistre et savoir les choses ouvrables bonnes et honestes ki as gens apertienent par lesques les gens sunt fait boneureus, lesques choses apertienent à ouvrer à preudomme, lesqueles œvres sunt faites par les habis, si con il a esté dit par devant. Mais pour ce k'aucuns a la science d'ouvrer, il n'est mie ce sanle pour ce plus selonc l'abit ouvrans, ensi ke nous véons pour ce ke s'aucuns a le science de médecine, il n'est mie pour ce plus ouvrans les choses ki apertienent à la santé des gens. Dont nos véons sovent que cil grant clerc ki si bien sevent rendre raison de tout ce c'on lor demande et bien disputer, n'œvrent mie le mieus, et ensi con nice sanlent si con cil ki lor œvres ne lor afaires ne sevent ordener. Puis donc que vertus sunt habit ouvrant vertueusement, selonc ce ke de ces habis les œvres sunt issans et par iaus faites, lesqueles vertus mainent les gens à bone eurté; les gens pour le connissance ne le science k'il ont par prudence des choses humaines ne seront plus ouvrant vertueusement. Et puiske prudence n'est ouvrans selonc les biens ki as gens apertienent, ele ne sanle point utle ne proufitable à la vie humaine, ne à le

vertut des gens. A ce puet-on respondre en pluiseur manières, et ore si disons ensi ke les raisons ki voelent moustrer ke sapience ne prudence ne sunt point utles, pour ce ke par eles les gens n'œvrent chose ki apertiegne à boneürtet, ne sunt mie vraies ne soufissans, car jà fust ce chose ke nule de ces deus ne fust ouvrans, si seroient-eles meimes élisables, si ke les vertus ki parfunt les deus parties del ame raisonable, c'est l'entendement spéculatif et practike. ensi con moustret est par deseure; or est à chascun élisable ce ki le parfait, par quoi sapience et prudence sunt selonc eles élisables. Et si puet-on aussi dire ke ce n'est mie voirs ke ces vertus ne facent riens à bone eurté, ains i font tant k'en eles est plus bone eurtés k'en autres choses, si con ci-après aparra. Ne li sanlans ki mis est encontre prudence n'est mie covignables, car sapience ne prudence ne font mie ensi à boneurté comme médecine à santé. Car médecine si fait santé en tant k'ele fait aucune œvre saine. laquele œvre est hors de le médecine, si con d'un estraigne matère passans, si comme en celui ki de maladie vient en santé; mais bonne eurtés n'est mie œvre hors de boneureus ouvrée; ains est œvre naissans del abit de vertut, ki est dedens le boneureus, si ke li œvre selonc tel habit fait le boneureus. Et con sapience soit une manière de vertut commune, por che k'aucuns a sapience et œvre selonc li, il sera boneüreus et ce meimes puet-on dire de prudence. Ki œvre selonc sapience, ne mie sans plus pour lui-meimes il œvre, mais pour tous chiaus qui il aprent et ki vérité enquièrent. Et ce comment boneurtés est faite ne en quoi ele gist, ne quele sen œvre est, dirons plus plainement ci-après. Et à che que dit est de prudence, ke sanle ke par li nous ne sommes mie plus œvrans œvre de vertu, est faus. Car l'œvre de vertu covient parfaire selonc prudence et vertu moral.

Car en l'œvre de vertu sunt deus choses nécessaires : l'une si est c'on ait droite entencion de la fin; et ce fait li vertus moraus, en tant k'ele encline l'appétit en droiturière fin. car si con dit est li vertus moraus nos encline et fait désirer le bone fin. L'autre si est k'il covient c'on fait u maintiegne bien ens ès choses qui sunt à le fin; et ce fait prudence ki est bien conseillans des choses ki sunt à le fin, et jugans et commandans à metre à œvre. Et ensi poons veïr k'à l'uevre de vertut couvient avec vertu moral, ki est enclinans l'appétit en droite et bone fin ; laquele vertus parfait l'appétit ki n'est mie raisonable simplement, mais raisonable par participation, c'est por ce k'il est à celi ki simplement est raisonables parchonniers, en tant k'il reçoit raison par obéissance, covient prudence ki est bien consillans, jugans et commandans des choses ki sunt à la fin. Et ceste prudence parfet le vertut ki est raisonable simplement, c'est l'entendement et c'est tant con par le partie del entendement practike. Dont prudence et vertus moraus sunt si conjointes ke l'une ne puet estre sans l'autre. Et jà soitce chose ke vertus moraus puet estre sans aucunes vertus entendables, si con sans science, sapience et art, toutesvoies ele ne puet estre sans prudence et entendement. Sans prudence ne puet-ele estre, si con dit est et on dira, laquele nos fait droiturièrement et selonc droite raison, prendre les choses ki sont à le fin, par raison droiturièrement conseillans, jugant et commandans, lesqueles choses apertienent à prudence et as vertus ki li sunt conjointes. Et pour ce k'ele n'est point sans prudence, ele aussi n'iert mie sans aucun entendement. Par l'entendement nous connissons les principes naturalement conneüs et en choses spéculatives et ouvrables. Dont selonc ce ke droite raisons u sciences spéculatives suppose l'entendement des principes naturalement conneüs, si ke par ciaus ele arguë en avant, ensi est-il en prudence. Ensi ke droite raisons ki est en prudence suppose l'entendement des principes naturalement conneüs et en après en droiturières œvres nos adrece. Et cist principe sunt si c'on ne doit nul mal faire, lui-meime nient ocire, se nature et sen espesse u ses feons nient destruire, Dieu cremir, honnerer père, et tex choses. Li entendemens de ces choses nous est ensi con naturalement ennés. Et ki ces choses con véritables ne rechoit, maisement puet estre en bones œvres adrechiés, nient plus ke cis ki a ignorance des principes d'une science, u ne le vieut mie rechevoir, tele science ne puet aprendre. Et ces principes par entendement conneüs, droite raisons en après selonc prudence en bonnes œvres nos ordenne. Et ke vertus moraus puet estre sans les vertus entendables, et les vertus entendables sans li, hors mise prudence et entendement en aucune manière, est pour ce ke vertus moraus si est des œvres humaines singulères, ki ensi u autrement pueent avenir, ne ne sunt mie nécessaires; mais science et sapience sunt des choses universeles et nécessaires. Entendemens aussi si puet estre d'autres principes ke de chiaus ki as cevres humaines apertienent, sans lesques vertus moraus puet estre; et ars si apertient as choses faisables. Dont vertus moraus puet estre sans ces vertus entendables et ces vertus sans li, si con celes ki ensi con nule affinitet n'ont ensamble; ne ne dépent l'une del autre; mais vertus moraus, si con dit est, ne puet estre sans prudence, ne prudence sans li.

# CHAPITRE XVI.

Cis capitles prueve encore que prudence ne peut estre sans vertu moral <sup>4</sup>.

Et ke prudence ne puet estre sans vertu moral puet-on en tel manière encore plus plainement moustrer; car, si con dit est par deseure, aucun si sont faisant œvres justes u por paour de paine k'il doutent u constraint à bien et juste chose faire, u il par ignorance le font, u pour aucun autre cas et ne mie pour l'uevre, ne pour le bien ki i est, il font ces œvres. Et cil ne sont mie juste, encor facent-il ce ke li justes fait et ke faire li covient; et ensi ès autres vertus; dont il covient à ce ke l'uevre soit vertueuse et cis ki les fait vertueus, ke li œvre soit faite par élection et soit ellite à faire et ke cele œvre plaise. Et si con dit est li vertus moraus si fait l'élection droite à le fin. Car ele riule l'apétit sensible obéissant à raison à droite fin. Mais les choses ki sunt à ceste fin n'apertienent mie à vertut moral, ains est en gens une poissance del ame ki est apelée engigneuse, par lequele les choses ki sunt à le fin sunt faites. Et ceste poissance si est tele ke par li sunt ordenées les choses ki sunt à le fin et l'entention des gens, soient les ententions bonnes u malvaises. Ceste poissance, quant aucune chose soit bonne u malvaise li est proposée et pourofferte u devant mise, ele est cele par lequele les choses ki à le fin sunt pueent le fin et le chose ataindre. Et quant ceste poissance engigneuse est de bien, dont fait-ele à loer

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ARISTOTE, Mor. à Nicom., VI, xi, 1-8.

et puet estre apelée prudence. Et quant malvaise est, si fait à blasmer, et dont puet estre apelée astuce u une manière de malisce engigneuse u soutillece. Dont on dist ciaus astus u malicieus u soutis, ki bien sevent les choses ouvrer, par lesqueles lor maises ententions pueent estre mises à cevre. Dont on dist de malvais ki lor mais voloirs soutilment sevent à chief mener, soutis et malicieus. Et quant aucune fins bone est proposée dont vient prudence, ki ceste poissance ki puet ouvrer des choses qui sunt à bonne fin et à maise et le détermine à ouvrer les choses ki sunt pour le bone fin ataindre. Dont prudence détermine le poissance engigneuse ki puet estre et pour bone fin et pour malvaise, à che k'ele œvre pour bonne fin. Et sans ceste poissance n'est mie prudence, car si con dit est, prudence si est droite raisons des choses ouvrables as li bonnes fins humaines. lesqueles choses ouvrables sunt faites par le poissance engigneuse déterminée à bonne fin. Dont il covient puiske prudence est en ce k'ele détermine l'œvre de la poissance engingneuse à bone fin, à lequele bonne fin vertus moraus par droite élection à li désirer nous est à li rieulans, et , prudence est le poissance engingneuse à ceste bonne fin déterminans. Prudence dont ne pora estre sans vertu moral, si con cele ki est ordenans les choses ki sunt à le bonne fin pour ataindre le fin, ki par l'appétit des vertus moraus rieulet est ellite. Car ensi comme ès sciences on fait argumens et sillogimes là ù il covient avoir principes conneüs par lesques on conclut ce ki par eaus affiert à demoustrer; ensi est-il selonc se manière en prudence. Car il covient faire argumens et avoir aucun principe, par lequel il covient démoustrer ce c'on doit ouvrer. Et cis principes doit estre li fins, laquele est première en l'entention et derraine en l'œvre; et si prendons un example pour le mieus veoir. Se

nous volons selonc prudence avoir délis dou taster, selonc lequel tast atemprance est si con on a dit, il covient ke nous prendons aucune in bonne ki sera commencemens de cel argument. Ensi ke se nos disions que garder et ataindre le moiien entre trop déliter et pau est li mieudres ki soit en atemprance. Ceste fins est li commencemens de la raison et del argument de prudence. Car se je dis ensi, garder le moiien entre trop et pau de déliter en tast est li mieudres ki soit en atemprance, et gésir avec se feme une fois le semaine, mettons l'ensi, est li moiiens entre trop et pau, dont s'ensieut ke jésir avec se feme une fois le semaine est ouvrer selone atemprance. Et ensi cis ki ensi gira avec se feme ouverra si con prudens et ataindra ce ki est li mieudres en atemprance et en tel délit à poursievir. Dont nons poons veïr ke tele fins ki est d'ataindre le moiien en atemprance et délis est li commencemens de le raison et del argument de ceste prudence. Et que cele fins ki commencemens est de cel argument soit très-bonne n'apert à nului, s'il n'est bons et vertueus, ait droite estimation et quidance de le bonne fin. Car si con dit est li vertus moraus fait le droite entention et désirrier del appétit à le fin, ne au malvais n'apert mie ce ki est ensi très-bon, car malisces ki est ensi contraires à le vertut, pervertist et destourne le jugement de raison et le fait mentir des fins, si ke malisses fait croire de le maise fin k'ele soit bonne. Dont par ce ke vertus et malisces sunt contraire se vertus a connissance de le bonne fin, malisses ne l'aura mie. Et puisk'à prudence affièrent raison et argument droituriers faire ens ès choses ouvrables, estre ne puet ke cis soit prudens ke n'est vertueus. Car au prudent ki argumenter doit et faire raisons, covient connoistre ses principes ki sunt les fins ki par vertus moraus sunt conneütes.

#### CHAPITRE XVII.

Cis capitles prueve ke les vertas moraus ne pueent estre sans prudence 4.

Ore avons moustret ke prudence ne puet estre sans vertu moral. Or si nous mousterrons ke vertus moraus ne pueent estre sans prudence. Et à ce savoir nos covient entendre ke deus manières de vertus sunt, l'une si est naturele et l'autre morele, c'est de meurs, ki est plus principaus et plus noble. Et k'il soit aucune vertus naturele apert, ki regarde cascune vertut moral et ses visces contraires; il sanle ke les vertus soient ens gens en aucune manière natureement, car aucune gens sanlent très lor naissance estre juste u atempré u fort. Car il ont naturele enclinance et disposition as œvres de vertut, si k'il sanle k'il aient jà les vertus moraus parfaitement. Et ceste enclinance u dispositions poons entendre tant con pour trois choses. L'une si est prise selonc raison, en tant ke li premerain principe d'ouvrer vertueusement ens ès œvres humaines nos sunt ensi con naturelement enné, ensi con nului à grever sans raison et lui-meimes nient à destruire. et tex choses, et ce si sanle estre par nature ennet en nous. La secunde manière poons prendre selonc volentet, laquele de sa nature est meute et enclinée au bien ki par l'entendement est conneüs et entendus, si con ce ki propre li est.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Les cinq chapitres qui suivent sont compilés d'après S. Thomas, Somme théolog., II es. 2 e p. qq. xlv, xlvii, xlviii, xlix, l et li passim, et d'Aristote, loc. cit.

La tierce si est prise selonc l'apétit sensible selonc ce k'aucun de lor naturele complexion sunt enclinet et disposet à aucunes passions et concupiscences, li uns plus et li autres pau et li autres moiienement. Ensi comme aucun de lor complexion colérike et sunt enclinet à ire, li autre à nient atemprance, et ensi des autres, dont li un sunt trop enclinet et li autre pau et li autre moiienement, selonc lequel moiien li vertus moraus gist. Et selonc tex manières natureles nous disons aucunes gens vertueus, si con les uns fors, ki naturele enclinance ont à estre fort, les autres justes, les autres atemprés : et avec ces enclinances et dispositions selonc lesqueles les gens sunt natureement enclinet, covient-il à che ke les gens aient les vertus selonc lor plus parfaites manières, autre chose ke tele enclinance u disposition naturele; car ces dispositions et enclinances sunt ens ès enfans et ès bestes, en quex vertus n'est mie, selonc ce ke par desus est dit. Dont nous disons que por cele naturele enclinance, ki sanlant a à vraie vertut, aucunes bestes avoir les vertus, lesqueles sunt selonc cele enclinance. Ensi con nos disons un lion fort et large, pour aucunes manières k'il a sanlans à ces vertus et ensi des autres. Et ces enclinances et dispositions de nature sunt sovent grevables s'eles ne sunt par entendement rieulées. Et est aussi ke s'aucuns courust bien fort sans che k'il ne s'adrechast par le veïr, cis courres li poroit faire grant grevance et anoi, et ke plus fort courroit et plus se poroit quassier. Ensi est-il par dechà s'aucuns est durement enclinés et nature durement le mueve à aucune œvre de vertut et il n'ait discrétion ne rieulement de ceste enclinance, il en pora avenir grans grietés et anois. Ensi ke s'aucuns estoit sans discrétion et avis enclinés à œvre de largece u de force, il poroit de legier devenir prodigues, u hardis,

selonc ceste enclinance, dont il poroit avoir et cors perdre; et ensi des autres vertus : mais se ceste enclinance a avec l'entendement, si ke par discrétion et avis ele œvrece, il ara molt à dire de cesti-ci à celi ki sans avis et discrétion est faite, et mout sera cis habis et li œvre plus parfaite. Et tele œvre faite par tel avis et discrétion est proprement œvre de vertut. Et ensi comme il a deus choses de le part del ame œvrant, ki sunt commencement des choses œvrées, c'est li poissance engingneuse et prudence ki est l'engien. si con dit est, as œvres de bone fin déterminans; ensi est-il par devers l'appetit ki apertient as vertus moraus. sunt ensi deus choses : l'une si est la vertus naturele, ki est li enclinance et li dispositions de nature; et li autre li vertus ki est plus principaus ke li autre; et ceste ne puet estre sans prudence; car vertus moraus ne puet estre sans cele enclinance naturele rieulée; et prudence si est cele enclinance rieulans, par quoi il covient ke li vertus moraus n'ait pooir d'iestre sans prudence, ki est rieulans le vertut naturele, laquele rieulée et adrechie fait le vertut moral. Et ensi apert kele est li droite raisons, selonc lequele li vertus moraus est ellisans le moiien, entre sourhabondance et défaute; car c'est li entendement dou prudent rieulans les œvres humaines. Et ensi poons veïr ke prudence n'a pooir d'iestre sans les vertus moraus, ne les vertus moraus sans prudence. Car, si con dit est, les vertus moraus revifient 1 et adrechent l'appétit en bonnes fins : et prudence rectifie et adrece les choses ki sunt à le fin. Mais comme il ne soit nule bonne voie parfaite se ele n'est à bon tierme et à bonne fin, ensi con la voie d'aler salir en un vivier et noiier n'est mie bonne pour le maise fin à laquele ele est,

Var. Rectifient. (Ms. Croy.)

dont puiske la voie est maise, se li termes de cele voie n'est mie bons, jà prudence ne sera parfaite sans vertis moraus, par lesqueles nos proposons et metons les bonnes fins. Et pour çou c'on ne puet avoir parfaitement si c'ou doit le bonne fin, se on ne va à la bonne voie, ne pueton aussi avoir parfaitement les vertus moraus sans pradence. De quoi il s'ensieut ke cis ki a une vertut moral parfaitement, il a parfaitement prudence, et ki a parfaitement prudence il a toutes les vertus. Dont ara cis ki a une vertut parfaitement toutes les vertus. Dont prudence et les vertus sunt si conjointes ensanle ke cis ki a prudence parfaitement il a toutes les vertus. Et ki a une vertu parfaitement, il a prudence et toutes les autres. Et ki faut en une, il n'en a nule parfaitement.

# CHAPITRE XVIII.

Cis capitles opose encontre ce que dit est et si respont.

Aucuns poroit dire: « Bien poroit estre ke vertus moraus ne puet estre sans prudence ne prudence sans li; et si ne covient mie ke s'aucuns a atemprance et prudence selonc ce, k'il ait pour çou toutes les autres vertus. Car nous véons celui ki est atemprés estre couwart et avaricieus: dont çou ke dit est ne sanle mie voirs. » — A ce puet-on respondre et dire que les vertus moraus sunt si conjointes ke ki en a une parfaitement il les a toutes. Mais des vertus poons parler en deus manières, u selonc ce k'eles sunt natureles enclinances et dispositions et nient parfaites,

lesqueles sunt dites natureles vertus; cestes-ci ne sunt point si conjointes, par quoi il coviegne se on l'une a c'on ait toutes les autres. Car nous véons aucuns avoir engien et soutieutet de corage à faire œvre de force selonc lequel il ont aucune prudence nient parfaite, et si ne sunt mie atempret, ne large, ne n'ont mie les autres vertus. Et selonc ceste manière ne covient mie estre les vertus conjointes. Mais les vertus principaus ki parfaites sunt selonc eles-meimes u en prochaine disposition sunt ensanle conjointes, et tele disposition prochaine di-ge pour che k'encor ne puist uns povres ouvrer selonc vertus de magnificense, ne covient-il mie k'il ne puist estre vertueus. Car s'il a les autres et de ceste-ci est ensi disposés ke s'il avoit grans dons à donner et de quoi il peüst faire grans choses, il le saroit et volroit bien faire. Il puet estre vertueus, encore ne face-il les œvres; mais toutesvoies en ceste-ci iert-il maisement conneüs, pour çou k'il n'œvre mie selonc cesti; mais les autres doivent faire cesti croire. Et regarder devons pour ce ke li voloir sunt nient conneüt se ce n'est par les œvres, si ne pueent les gens jugier nului pour viertueus, se ce n'est chiaus lesqués il connoissent bien ouvrer, encore aient cil bonne volentet et savoir de bien ouvrer. Mais se les gens bien les voloirs connissoient, bien porroient chiaus pour viertueus jugier, lesquels il connistroient de bone volentet et sachans bien ouvrer, encor ne fesissent-il les œvres par défaute de non pooir. Pour laquele chose Dieus ki connoist les corages des gens si puet jugier et juge celui pour boin u pour malvais ke les gens mie tel ne jugent, li jugement desqués est selonc œvres. Et pour ce dist-on k'à Dieu bonne volentés est contée pour œvre. Et aussi sovent as gens est bone volentés contée pour œvre, quant ciertainement les voloirs perchoivent; dont nous ne jugons nului pour simplement vertueus de vertu moral se ce n'est celui qui œvre les œvres, encore soit-il tant k'à Dieu, ki le voloir connoist, viertueus. Et ensi con dit est, doit-on entendre ke les vertus natureles ki sunt nient parfaites ne sunt mie conjointes, mais les parfaites le sunt si ke li une ne puet estre sans l'autre. Nus ne puet estre parfaitement fors ki ne soit atemprés et larges et ait les autres vertus : ne nus ne puet estre nient atemprés parfaitement ki ne soit couars u hardis et avaricieus u prodigues et des autres visces n'ait de quelque soit des contraires. Cis est parfaitement atemprés ki pour nule cose n'overroit les œvres de luxure hors de raison et autrement k'il ne déuwist : dont s'aucuns est drois couwars, jà soit ce chose ke selonc lui ne li plaisent mie les œvres de luxure, si les fera-il ancois k'il se laisse batre ne navrer; et s'il est vrais avaricious, il le fera s'il quide auques gaaingnier. Mais li parfais selonc ceste vertus pour riens ne feroit contre le raison de le vertut; par quoi bien apert ki a une vertut il les a toutes, et ki défaut en une il défaut en toutes. Et ki a prudence parfaite, il a toutes les vertus. Ne ne pueent mie estre pluseurs prudences selonc les pluseurs vertus. Car li principe de prudence sunt un et général et commun à toutes les vertus: c'est à savoir droite raisons en toutes les œvres humaines. Et ki l'a parfaite ès œvres humaines il a prudence parfaite. Ensi n'est-il mie ens ars, si con de charpenter et de machonner, k'il soit une rieule commune à toutes les ars, par quoi il ne covient mie k'il soit une ars ki sache tontes autres.

## CHAPITRE XIX.

# Cis capitles revient sour ce ke devant est dit pour mieus déclairier.

Et pour plus parfaitement connoistre le nature des vertus, si aprendons ceste considérison et le regart comment vertus moraus est moiiens. Ensi ke par ce que dit est apert, vertus selonc le raison de li et se nature ordonne les gens à bien. Li vertus moraus proprement parfait le partie del ame appétitive entours aucune matère déterminée. Or est li mesure et li rieule dou movement del appétit as choses appétables raisons; et li biens de cascune chose mesurée et rieulée est en che k'ele se conforme à se rieule, si con li biens d'aucune chose d'aucune art. Si con li biens de le maison est en ce k'ele consient le mesure del art de maison faire, et li maus d'aucune chose dont si est en che ke la chose se discorde de se rieule et de sa mesure, laquel chose avient u pour che ke la chose passe et surmonte le mesure u pour çou k'ele la défaut, ensi comme apertement apert en toutes choses mesurées et rieulées. Et par che apert ke li biens de le vertu moral est en che k'il est aywes à le mesure de raison. Or est chose aperte k'entre excès et défaute li moiiens est yweletés, dont il apert plainement ke vertus moraus est en un moiien et cis moiiens est li moiiens de raison. Et de moiien de raison poons parler en deus manières : en une manière selonc ce ke moiiens est en l'uevre meimes de raison, aussi con l'uevre meimes de raison soit ramenée à aucun moiien, si con il est en justice.

En autre manière puet estre dis moiiens de raison che ki par raison est mis et ordené en aucune matère. Et selonc cou tous moiiens ens vertus moral est vertus de raison: car ensi con dit est vertus moraus est en moiien par le sanlance k'ele a à droite raison. Mais aucune fie avient ke li moiiens de raison est moiiens aussi de la chose, ensi comme en justice, car, si con par che ki est dit apert, justice si est entours œvres, lesqueles sunt ens ès choses de defors ens èsqueles on doit metre droit simplement. Et pour ce li moiiens en justice est uns avec le moiien de le chose, en tant que justice donne à chascun ce qu'ele doit, ne plus ne mains. Aucune fie li moiiens de raison n'est mie moiiens de le chose, mais on le prent par comparison à nous, et ensi est pris moïens en toutes les autres vertus moraus. Les autres vertus moraus de justice sont selonc les passions de dedens, ens èsqués on ne puet mie metre le moiien en une manière, pour ce k'en diverses manières les gens sunt disposet as passions, si ke ce ki seroit trop à un seroit pau al autre, et pour ce covient-il ke li droiture et li rieule de raison ens ès passions soit par le regart à nous. Et selonc ce moiien de raison est amours moiiens et virtus; en tant ke cis ki ayme rieule son affection et désirier en amer, selonc ce ke droite raison l'ensegne. Les vertus aussi entendables poons aussi dire k'eles sunt en moiien: car si con dit est li biens d'aucune chose si est en moiien. selonc ce ke cele chose se conforme à se mesure et à se rieule, lequele rieule u mesure on puet trespasser u de li défaillir. Or est li vertus entendable ordenée au bien si con li moraus. Dont selonc ce ke li biens de vertut entendable s'a à se mesure, ensi s'a-ele à estre moiiens. Or est li bien de vertut entendable voirs, de le vertu spéculative voirs simplement, de le practike voirs selonc ce k'il se conforme

al appétit droiturier. Or est voirs de nostre entendement simplement à regarder, si comme aucune chose mesurée par les choses, car par che ke li chose est u n'est mie, est vérités en l'oppinion de le parole. Dont il s'ensieut ke li bien de vertu spéculative soit en un moïen par le comparison as choses selonc ce ke li entendemens dist estre che ki est u nient estre che ke n'est mie; en laquele chose li raisons de voir si est. Or est li excès en ce c'on afferme faussement aucune chose, par lequele affirmation on dit cou iestre ki n'est mie : li defaute si est selonc ce c'on noie faussement, par lequel noiier on dist nient estre cou ki est. Et li voirs del entendement practike comparés à le chose a aussi raison et sanlance de chose mesurée; dont selonc une meimes manière est pris li moiiens par le comparison des choses ens ès vertus entendables, spéculatives et practiques; mais tant k'au regart del appétit, li moiiens en le vertut practike a raison et saniance de rieule et de mesure. Dont ce meimes ki est moiiens de vertut moral est aussi moiiens de prudence, c'est li adrechemens de raison. Mais cis moiiens selonc ce k'il est de prudence rieulant, il est de prudence enmesurant. Et selonc che k'il est de vertu moral, il est de vertu moral rieulée et mesurée, car prudence est adrechans et fait l'adrechement de droite raison. Et vertus moraus est adrechie et mesurée et rieulée par droite raison. Et selonc ces manières li excès et les défautes sunt pris en ces deus diversement.

# CHAPITRE XX.

Cis capitles oste une doutance en comparant encore prudence à sapience.

Ensi ne devons mie dire ke prudence soit plus noble de sapience, pour çou ke nous véons ke ens ès viles bien gouvernées, li prinche ki prudent sunt commandent et ordennent ques sciences ne combien de tens on les doit oir en le citet ne quel gent. Et pour cou k'ele est ensi commandans et ordenans che k'à sapience apertient ele soit sovraine. Car nous véons ke médecine commande ce ki affiert à santet et si vaut mieus santés et est plus nobles; ne médecine ne commande mie les choses ki sunt à le santé, fors pour le santé meismes. Ne prudence ne commande les choses ki sunt à sapience afférans, fors pour sapience, dont li commant de prudence sunt pour sapience en che c'on ordenne par prudence chiaus ki à li poront et saront parvenir. Et puiske che pour quoi autre chose est vaut mieus ke che ke pour li est, et che pourquoi on commande ke ce c'on commande, mieus vaurra dont sapience, pour lequele prudence commande, ke prudence, ki pour celi est commandans. Et ki prudence volroit pour che metre devant sapience, ce seroit ensi con metre prudence devant Dieu, por ce ke prudence commande aucunes choses ki affièrent à Dieu. Ensi con faire sacrefices et les ordenances des églises et chechi est trop apers faus, par quoi sapience iert plus noble et plus soveraine de prudence. Et toutes ces deus sunt ellisables, car eles parfont les deus parties del ame, si con l'entendement spéculatif et practike; et ces deus, Dieu à amer et à cremir, aprendent, lequel de tout no cuer amer et cremir devons. Amés Dieu ki fait vos a et ses menistres honnourés. A Dieu tost vous retournés et le meffaire laissiés, et il vous nourira en ses justices et se sapience en vous reluira. Mieus vaut cis ki defaut de sapience et de grant sens et maint en le cremeur de Dieu, ke cis ki en grant sens abonde et les commandemens trespasse. Grans chose est de trover savoir et sapience, mais plus grans chose est Dieu cremir. Bénis est cis à qui il est donné Dieu cremir et celui à qui il doit estre sanlans. Li cremeurs de Dieu, si con parlet en est deseure, est commencemens de s'amour et fors est li glus pour estre à li englués.

#### CHAPITRE XXI.

Cis capitles compère encore prudence à sapience selonc noblece et devise comment aucunes autres vertus sunt ordenées selonc noblece.

Encore poons moustrer par autres raisons ke sapience est plus noble et plus grans vertus ke prudence et les vertus aussi entendables de moraus. Et ceste demande, quant on demande s'une vertus est plus grande del autre, puet-on entendre en deus manières; en une manière le puet-on entendre ensi comme on demandast se une vertus diverse d'une autre selonc espesse fust plus grande de celi; ensi com' on demandast s'atemprance est plus grande de force

u de largece, et selonc tele demande nos poons plainement dire ke une vertus est plus grande del autre. Et regarder devons k'aucune chose puet estre dite plus grande d'une autre en deus manières : l'une simplement et l'autre selonc partie. Riens ne deffent k'aucune chose ne puist bien estre mieudre simplement si con spéculations et entendres, ki n'est mie mieudre selonc partie et aucun cas, si ke selonc ce, mieus vaut enrichir, ki n'est mie bien simplement k'espéculations, à celui ki est en grant nécessité. Or regardons aucune chose simplement quant on le regarde selonc le nature et le propre raison de son espesse. Or a li vertus espesse selonc le matère entours quoi ele est, et che k'avant li est mis. Et chose manifeste si est ke che ki est à raison avant mis est plus noble ke che ki est avant mis al appétit sensible. Raisons si conprent les choses en universel et général; mais li appetis tent ens ès choses ki sunt singulères : dont simplement à parler les vertus entendables ki parfont le raison et l'entendement sunt plus nobles ke les moraus ki parfont l'appétit. Mais se nos regardons les vertus selonc ce ke eles sunt en ordene as œvres, ensi vertus moraus ki parfait l'appétit, liques muet les autres parties et poissances as œvres, si con a esté dit sunt plus nobles que les entendables. Et pour ce ke vertus est dite, pour cou k'ele est commencemens d'œvre, si s'ensieut-il ke li raisons de vertus soit plus proprement ens ès vertus morsus ke ens ès entendables, jà soit ce chose ke les vertus entendables soit simplement plus noble abit. Et pour che ke che ki a sapience est avant mis, et entours quoi se considérisons est, plus noble et plus grant est ke che ki a quelconque vertu est avant mis soient moraus u entendables, si est sapience plus noble et plus grande vertus que quelconque moraus ne entendable ne prudence. Car ele est

entours le cause sovraine et cele ki est avant mise, si con Dieus. Et pour che ke par le cause on juge del effect et de ce ki de lui vient et par le cause souvraine le desoustraine, de ce vient ke sapience a le jugement de toutes les vertus entendables et à li apiertient à ordener les autres et est ensi con sovraine mestresse des autres. Et pour ce ke li cause est plus noble ke li effés, et che que de li vient, et ens ès effés de tant est li uns del autre plus nobles k'il est plus prochains à la première cause. Chose seuwe si est par ce ke deseure est dit ke li cause et li rachine dou bien humain est raisons. Et pour ce prudence ki parfait le raison est mise devant toutes les vertus moraus ki parfont le vertu appétitive et désirant, en tant ke prudence est à raison parchonière et plus grans biens de raison en li reluist. Et pour ce k'en justice reluist plus les biens de raison et est à li plus prochaine ke nule autre vertus moraus, si sourmonte-ele toutes les autres et est li plus noble. Plus prochaine est justice à raison que nule des autres vertus moraus, car ele est en volenté, laquele est appétis raisonables, si con dit est. Et li matère entours quoi est justice et che k'avant li est mis, moustre bien k'ele est plus des autres à raison prochaine. Car ele est des œvres selonc lesqueles les gens seulement ne sont mie ordenet en iaus et à eaus selonc raison, mais aussi à autrui. Et entre les autres vertus moraus ki sunt selonc les passions tant en cascune plus reluist li biens de raison con li movement del appétit sunt en plus grans choses soumis à raison. Or est li plus grans chose ki à gens apertiegne, vie, car de li dépendent toutes les autres choses; et pour che force, ki le movement del appétit met desous raison ens ès choses ki à mort et à vie apiertienent, tient le premerain lieu et le souvrain entre les vertus moraus ki soient selonc passions.

Et toutes voies ele est ordenée après justice, pour lesques choses nos poons dire ces vertus plus grandes, ki sunt plus honorables, si con justice et force selonc lesqueles on honneure plus les gens, force en batailles et justice en pais, et batailles font à honerer et sont proufitables. Après force est ordenée atemprance ki l'appétit met desous raison, ens ès choses ki sans moiien sunt ordenées à le vie, si comme en viandes et ens ès boires et ens ès œvres de luxure, dont li un sunt gardant le vie en persone singulère et li autre, si con l'œvre de luxure, est li vie gardans en l'espesse. Et ensi poons veir queles trois vertus après prudence sunt les plus grans et les souvraines. Selonc vertu, puet-on dire aucune vertu selonc partie est d'autre plus grande en tant k'ele done enbelissement et aournement à vertu plus grande, et selonc ce poons dire magnanimité estre plus grande de mout d'autres vertus. Car ele est li aournemens et li enbelissemens de toutes. En autre manière puet-on entendre le demande, quant on demande s'une vertus est plus grande d'une autre, ensi c'on entendist de le vertu d'une espesse; ensi ke s'on demandoit s'une atemprance est plus grande d'une autre. Et savoir devons ke vertut nous poons dire plus grande u menre en une manière selonc çou ke nous regardons vertut selonc lui-meimes u selonc le souget et le persone en qui est li vertus. Se dont nos regardons vertut selonc li-meimes li grandeche u li petiteche sera prise, selonc les choses asqueles cele vertus s'estent : car kiconques a aucune vertut, si comme atemprance, il l'a tant k'à toutes les choses asqueles atemprance s'estent; li raisons de vertu si est selonc le plus grant et le plus fort et ki a le plus grant bien a le menre. Et selonc cel regart une vertus n'est mie plus grande del autre quant en cascune est ce k'à tele vertu apiertient et à quoi ele s'estent.

Mais se nos regardons le vertut selonc le souget u celui en qui ele est, ensi puet estre une vertus plus grans et menre, soit en divers tens u en une persone, soit en diverse gens. Car à ataindre le moiien de vertut, liques est selonc droite raison, li uns est mieus disposés ke li autres, u pour plus grande acoustumance u pour milleur disposition de nature, u pour plus cler jugement de raison u por plus grans dons de Dieu. Dont quidier ne devons mie, si comme aucun quident, ke nus ne doit estre dis vertueus se il n'est souvrainement à vertu disposés; car il ne covient mie à çou k'aucuns ait vertu, k'il ataigne le moiien de droite raison en un point nient partable; ains soufist k'il soit près de ce moyen, si con nous veons ens ès traiheurs c'on celui tient à bon traiheur ki près dou sein trait, encore ne l'ataigne-il mie.

## CHAPITRE XXII.

Cis capitles manifeste le comparaison et l'affinité ke li cors et li ame ont ensamble <sup>4</sup>.

Pour ce ke deseure est dit k'ens ès gens est une vertus naturele, selonc lequele les gens de lor naturele disposition sunt enclinet as œvres de vertus moraus, si comme aucun sunt de lor nature enclinet à atemprance, u à force, u à largece, u as autres vertus u à lor contraires, et li dispo-

<sup>4</sup> Ce chapitre et le suivant sont la reproduction dans un autre ordre du traité d'Aristote, *De la physiognomonie*, complété par le livre de Razis, à Almansor.

sitions del ame souvent par le disposition dou cors soit conneüte et ensieuce sovent le disposition dou cors, si con nos véons ens ès yvres et ens ès malades, ke molt est muée li dispositions del arme par les passions dou cors et ossi le reverse, li cors se semuet et œvre selonc les soufrances del ame, si con li cors se muet selonc amour et cremeur, tristeces et délis, dont on voit que l'abit del ame muet, le fourme dou cors se mue, et le fourme dou cors muée li habit del ame devienent autre. Pour ce ke li ame aucune fie est lie, l'autre triste, chose aperte est ke triste ont face oscure et li joïant lie et clere. Et se li ame dou cors depart, il covient le forme dou cors aler à nient et en autre muer. Se dont li ame et li cors ensi ont compassions li uns del autre, chose apierte si est que li uns ensieut al autre. Et ce poons plainement veïr en frenesie, ke li mie et fisicien par lor médecines, le cors des maises humeurs espurgant. l'ame de le foursenerie remuent. Et ossi nous véons ens ès choses faites et engenrées ke li ame et li cors sunt si naturelement conjoint ensanle ke li uns est cause d'un granment de passions del autre. Nule fie nous ne véons engenrer tele beste k'ele ait le cors d'une beste et l'ame d'une autre; mais tousjours un meisme cors avoir une meisme ame, selonc l'espesse, por laquele chose il est nécessaire à tel cors ensieuwir tele ame. Dont manifeste chose si est k'à le vertu del ame sanlans fourmes de cors sunt faites : car por autre chose ne sunt li membre ens ès diverses bestes divers, fors pour ce ke les ames sunt diverses, ki divers membres pour faire lor œvres requièrent. Dont les choses sanlans en pluiseur bestes d'une nature sunt senefians une chose et esclaircissans. Et aussi li sage en cascunes bestes par le forme dou cors jugent del ame et de se disposition, si con chevauceour de chevaus, et veneour de

chiens. Se devons donc regarder queles dispositions du cors sunt senefians les dispositions del ame, ne asqueles vertus u visces les gens tant con de lor naturele disposition sunt enclinet. Car diverses fourmes et dispositions ens ès membres, diverses volentés, affections et meurs des gens ensignent. Ne mie ke tel signe nécessité facent ens ès meurs des gens; mais il ensiewent l'enclinance ki par le frain de raison puet estre refrenée et en contraire disposition muée. Et cil signe doient estre durant et manant, ne mie aquis de legier, venant ou departant et faillant; comment signe nient manant porroient estre vrai signe en l'ame? Ne on ne doit mie par un signe jugier del tout, car se li fourme d'un membre segnefie sor une chose, si ke sor largece, uns autres membres pora segnefiier sour avarisse. Dont quant les gens jugier volons, pluiseurs signes nos covient rewarder par quoi li uns ne soit del autre descordans. Et maiement, selonc les plus principaus membres et plus spiritués sunt pris plus grant signe; si ke selonc les ieus premiers, et puis le front, le teste, le visage; puis, selonc le poitrine et le pis; et après les jambes et les piés, et dou ventre c'est li mains certains. Et savoir devons ke selonc diverses choses nos prendons ces signes. Car nos prendons signes selonc les meurs de pères et de mères, selonc les complexions, ki sunt : colérike, mélancolie, sanguinien, flecmatike; selonc le diverse figure des membres, selonc le couleur, le vois et le on, le movement et l'aler, et le grandece des membres et le siége.

## CHAPITRE XXIII.

Ci commence la phisionomie, c'est la connissance c'on a des gens par la forme de lor cors.

Or commenchons nos signes à prendre premiers as complexions. Et disons ke li colérike sunt de legier movement et hastif en toutes choses et mout apareillet à ire; li melancolieus est tristes et de griés et de pesans movemens; li sanguins est liés et joïans et plus legiers que pesans; li fleumatikes est perrecheus et soumeilleus. On dist aussi que li corages des marles est plus chaus, plus fors, plus corageus, plus sages et plus vertueus ke des femeles; mais cis est plus miséricors et plus cremeteus. Cheviel mol et petite tuisons 1 senefie petit et fol engien; grans plentés sour les deus espaules folie; li molece de cheviaus senefie cremeur, et ce signe trueve-on ens ès bestes toutes : trois cowardes bestes sunt chiers, lièvre et mouton et si ont très-mol poil: et ens ès oisiaus voit-on ke cil ki ont dures pennes sunt hardi et corageus, si con li oisel de proie; et cil ki ont molles pennes, sunt cowart, si k'il apert ens ès perdrix et espoulastres; et les gens ki mainent vers septentrion sunt communement hardi et de dur poil et chevelure: et cil de devers midi cowart et de mol poil. Cheviel durement crespé sunt signe de cremeur et de covoitise de gaaignier; et drechiet en le tieste, paour; et ki ou debout sunt crespé, bon corage; cheviel molt abaissiet, tenant près dou front, fier et cruel corage démoustrent, et c'est sanlans à le cheveleure del ours. Chevel fauve et cras blanc mous-

' Var : Fuisons. (Ms Croy.)

trent ke cis est nient aprendables, k'i ne puet riens u pau aprendre; et li plain et souef débonaire. Li cheviel traïant vers le noir, si con brun et moïenement teneue, bonnes meurs et bonnes compositions de gens. Chief trop grant, sot ensegne : rons chiés et cours est sans savoir et mémore ; chiés rons et petis, senefie folie et impétuoseté; chiés lons et les cheviaus jusques vers le nés, senefie largece; chiés bas deseure et plains donne signe d'estre dissolut et de nient affaities meurs; chiés un petit lonc à manière de maillet, k'il en ait partie derière, est signe d'iestre aviset. Frons trop estrois senefie rude, nient aprendans et dévoreur de viandes; li ellevés devant le tieste, large; li larges, trop petitece de sens senefie et de discrétion; li grans, tardieveté; li petis, insensible; frons tendans est signes de blandisseur; li nueus, hardit; li tristes, tristece; li oscurs et li abaissiés, plainnant senefie; li rons frons ensigne insensibilité et ireur; li bas devant, le vergondeus et ki envis fait choses vilaines; li quarreïs et de moiien grant, de grant savoir et de magnanimité est ensegne. Li sourcil arvolut jusques à ce k'il se joingnent au coron dou nés, senefient soutil et estudiant en toutes ses besoingnes. Et se li arceure torne vers les temples et vers le pumel de la jouwe, c'est signe de négligense et sotie et de mal netté. Chil ki sunt durement velut, empechement de parler demoustrent. Et se li sourcil sunt de lons et velus cheviaus, il senefient crueuseté et ke cis grans chose pense ; li amoncelet ensanle, tristece; li grant à pou de poil ne trop lonc ne trop court, bon entendement ensegne. Li oeil 1 ki ensi con goutes de luisant resplendent, reluisent, meurs bien afaities et rasises senefient; quant il diversement se mue-

Var: Uelg. (Ms. Croy.)

vent, ki ore keurent ore sunt quoit, c'est signes c'aucuns maus ou corage se remue et c'on ait aucune maise pensée, ki encore n'est mise à œvre. Oeil durement rouge ireur démoustrent; li durement noir, peureus; ne mie trop noir et resplendissant, si con cler brun, bon corage; li resplendissant u durement blanc, peureus; li enflamés con charbons ardans, sans vergoigne; li tourble œil et li descolouré peureus démoustrent et li luisant luxure. Œil verdastre et de clarté resplendissant senefient hardement et celui ki est veillans en malisse; ceil grant, tramblant et oscur senefient bon buveur et luxure; ceil charneus, dormeur et buveur senefient; ceil petit, povre corage; ceil durement enfosset, malicieus; pau enfossé, grant corage; œil durement noir senefient corage foible et sans vertu, covoiteus de gaaignier. Quant il a ens ès œils goutes un pau rougissans et si apèrent encor dont noirs, il senefient juste corage ct vaillant et engigneus. Et là ù les goutes durement rougissent et les unes tendent à quarure, et aucunes sunt pailes et aucunes verdastres, et li cercle ki dehors avironnent le moisse sunt sanglant et li œil sunt grant et li clartés de le moisse mueve si con fait li paupière, tel œil moustrent corage sourmontant les meurs des bestes sauvages. Car quelconques malvaistet on puet penser à teus ieux apertient à faire, ne teus sovent ne faut mie k'il n'ait dou sanc de ciaus entours qui il repaire : li œil trop hors de le teste, rouget et petit, langhe sans frain senefient et cors nient estable. Œil aigrement rewardant, s'il sunt moillié 2, ensegnent les gens voir disans en lor œvres pourvéans. Li œil ki sovent se cloent et œvrent sunt signe de

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var : *Cachious*. (Ms. Croy.)
<sup>2</sup> Var : *Moistes*. (Ms. Croy.)

peureus et fraille. Œil de très-grant ouverture, moult hors de la teste, moustrent sotie et nient vergoignier, envie, perrece, nient obéissance, maiement s'il sunt pale. Et s'il sunt trop clos, il sunt signe ke cis soit muables et nient estables en ses fais. Ki a œils moïenement grans, de le coulour del ciel u traïans vers le noir, sunt de bon entendement, courtois et loïal; lonc œil et estendut, malicieus; oreilles mout droite et trop grandes senefient sotie et mout parler, fors tant k'il est de bonne mémoire; mès les trèspetites de malvaistiet sunt signe, de sotie et de luxure. Oreilles trop roides les nient aprendables senefient; oreilles longhes et estroites sunt signe d'envie; les grans, près de le teste, senefient perreche. Visages carneus, covoiteus, couart et menteur; li maigres, soingneus; visages trop petis senefie povre corage, et li grans tardieveté; et trop petis!, avarisse; li meiiens entre ces, cis est li boins; visages durement rouges, viergoigne senefie; li plains, nient ellevés, tencheur de grief manière, faisans grietés et mal net; visages moïenement ens ès joes et temples un pau crasset est vrais amans, entendans, sages, servichables et engigneus; joes grosses, violence et ireur senefient, trop tenuenes malvaistiet; joes durement rouges, yvres et ameur de vin senefient, et rondes senefient envie. Narines ouvertes de leece et de force donnent ensegne et d'ire; longhes et tenuenes de mouvableté et de legierté ont signe. Li partie des narines, ki est vers le front se trop bas ne trop haut, mais en ywele ligne descent, est signe de vigheur, de fermeté et de pourvéance. Narines menres ke droit sont à sos assenées. Tous visages plains et cras, non sachant, denoïet de raison et à délis adonné demoustre. Nés gros en son

<sup>4</sup> Var: Rondes. (Ms. Croy.)

corage legier à covoitier senefie et a sanlant as bues, et insensibilitet aussi, et est raportés as truies. Ki ont le debout dou nés agut, ireus, et ne sont mie bien compaignable; chiaus raporte-on as chiens ki mal s'acordent. Ki ont nés ront si con rooingniet, sunt de grant corages et ont sanlance as lyons. Et ki ont le debout dou nés agut, sunt volentiers prendant; et ki l'ont tort très le commencement dou front, sunt vergondeus, et c'est sanlant as chiers 1. Ki le nés ont lonc, droit, nient debrisiet, maiement vers le front contremont ellevant, sont de grant corage. Ki ont nés crues à ront front, contremont ellevant et ront, sunt luxurieus; cis sunt au cok sanlant; et li camus aussi, cil sunt sanlant as chiers et ireus; li plas enmi, gengleur et menteur; levres tenneües en grant bouche, se li deseuraine passe un petit le desoustraine, grant corage et fort senefie, et grosses, sotie. Et tenuenes levres de petite bouche, fraile corage et à toutes fausetés tournans, maiement se li levre deseure se tiengne près des gencives, et li desoustraine sourmonte le deseuraine et a manière de chat. Levres dedens descousues et en sus de la bouche pendans perrece senefient, et ce signe trueve-on ens ès anes et ens ès anchiens chevaus. Petite bouche est covignable as femes et as corages feminastres. Bouche trop durement grande, dévoreur de viandes, nient piteus et nient débonnaire senefle et combateur. Et tele manière est covignable as monstres

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, loc. cit., dit.: 'Αναφέρεται tri τοὺς κόρακας (Referentive ad corvos). — On a déjà dû s'apercevoir plus d'une fois que le rédacteur du texte français avait traduit ses emprunts sur des msc. latins et non sur les textes originaux : nous en avons une nouvelle preuve ici, où le contre-sens provient nécessairement d'une mauvaise lecture du texte latin, Cervos pour Corvos.

de mer. Mentons un pau lons senefie pau courouchant et nient tourblet, li agus un pau, bon corage. Ki petit et tort menton ont, sunt nient débonnaire et envieus et chiaus puet-on as sierpens sanler. Li mieus fourmés mentons est ki n'est trop grans ne trop petis, traïans vers le quarure. Se li mentons est lons et estendus, senefie de barat acoustumet. Col gros, force senefie; li grailles foiblece, s'il est lons; li gros carneus, ireus. Ki l'a bien grant ne mie trop carnut, de grant corage sanle. Et ki l'a lonc ne mie trop graile, cowars; et li durement court, cunchieur et traiteur senefie; cos derière velus, largece. Vois sanlans à vois de brebis u de chievres est ensegne de folie; grans vois, injures; ki commence en grosse vois à parler et fine en graile, ireus; ki parole de vois aguete, mole et trenchie, a cors bien tempret. Ki grant vois ont sunt fort; et ki molement sans ton grant, débonnaire; vois forte et aguë, ireur senefie; parlant le mains, kunchieur et nient net. Et ki ont vois elevant à manière d'oisel, appareillement sunt fait legier. Vois tenuene et ensi k'escolourgans, triste senefie et souspecheneus. Ki vois ont parlant et sonant des narines, menteur et malvoellant sunt, et de mal d'autrui sunt esjoïssant. Griés vois et pesans et estendue, hardit et corageus. Aguë et si con défaillans peureus senefie; dont les bestes hardies si con lion et chien et coc ont griés vois, li chiers et li lievres aguë. La partie de la tieste derière conjointe à la boiste derière, ou debout longhe et tenuene, senefie celui qui grans choses pense. Li ronde prueve le vertu dou corage et l'umilité dou cors. Li corte est signe d'iestre trop hardis. Li trop eslevée nient sage et rebelle u contredisant senefie. Pis ki est nient carnus, nient aprendable demoustre et nient sachant. Li pis plus lons que li ventres senefie sage; li ventres plus lons dous pis, senefie grant mangeur et glout.

Le ventre dist-on de le boudine jusques au pis, et li pis commence à la défaute du col et fine à le défaute del os vers le boudine. Pis nient velus u durement nus, nient vergoigneus; li pis s'avec le ventre est de poil trop chargiés et covers, senefie nient estableté et corage sans raison et pitet, pau sens et raison 1, et nature estrange. Et quant seus li pis velus, corageus senefie. Ventre velus grant parleur senefie; et ce puet-on raporter à la nature des oisiaus ki sunt en tout le ventre velut. Li grans, nient sages, orguilleus et amant luxure; moiiens ventres et bien fais pis, bon entendement et bon conseil senefient. Petis derières senefie homme discordant; moiiens pis et derières grans al avenant, est très-bon signes. Les espaules tenuenes et ki sunt ou debout ellevées, sunt signe d'aspreté et de pourcachier mal par agait. Ki les debous des espaules ont velus, nient estable sanient. Et ki le dos et l'eschine ont molt velue, nient vergondeus. Les espaules corbes soge démoustrent. Li bras, quant si lonc sunt ke le cors droit, li moiiens dois de le main puet ataindre à trois u quatre dois près dou genoul, il senefie les humles et les fors; kant ceste vient à ploit de le quisse, deseure u petit outre, il déclaire les gens malvoeillans et d'autrui mal esjoïssans et pourchaçans. Mains courtes et petites, fors et sages u sens senefient. Mains crasses, se li doit outre mesure sunt court, changable, vanteur et larron senefient; et gros doit et court, sotie; mains cortes 1 et tenuenes, parleur u dévoreur u glot demoustrent. Ongle court, plain, blanc, tenuene, mol et rougissant, bien parmi luisant, ensignent très-bon ensegne. Ongle retorné et crom, nient

<sup>1</sup> Var: Traison. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Peut-être tortes. Ce mot ne se trouve pas dans le mac. Croy.

sage senefient et ravisseur, et le sanlant prent-on selonc les ongles des oisiaus ravisseurs. Ongle trop court senefient malvais. Doit petit et tenuene demoustrent sotie; et li petis et cras envieus et hardit senefient. Doit amoncelé et ensanle assanlé, aver et mai quérant ensegnent. Costeit estroit et teneue abaissiet sunt signe de cremeur. Costeit bien de char remplit et dur senefient mal aprendant, et cis signes est pris dou sanlant des reines. Chil ki ont grans rains sunt ameur de femes; li derraine partie dou mustel vers le piet, s'ele est plaine, ensi con pesans, senefie nient atemprance et non sens. Et li cras de le jambe moos, feminastre; lonc mustel, graille et velut, luxure, pau sens; et li gros, force et hardement. Piet cras et court, foiblece senefient; gros, court et cras, soties et amer injures; petit et legier, durtet. Piet lonc, kunchieur; piet trop tenuene et court, les gens estre malvais; ki de lonc pas va, il sanle de grant corage et sans grevance fait cou k'il fait. Ki en tost aler s'estraint et le visage muet à diverses parties et si con tout le cors ensamble ploie, peureus et averet au corages en malvaisté reverse senefie. Ki de piés et de gambes tortes va, feminastre sanle; ki briés pas a et chians haste. malvaistet ensigne et foivlece. Ki moiienement a tardieu, mal engien a. Et ki a grant l'a hastant. Et en aler son cors tort et desroté<sup>2</sup>, blandissières est u flateres. Ki en alant s'encline à diestre, ont cors bien tempret. Coleur de cuir noir, malvaisté senefie; couleurs blanche et rouge, fors et corageus demoustre. Coleurs durement blanche. aver 3; paleur, défaute de vertu senefie; par trop grant

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var : Movement. (Ms. Croy.)

<sup>\*</sup> Var : Desfroité. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Var : Avec, se reliant sans ponctuation à ce qui suit (Ms. Croy.)

habondance de fleume; couleurs enflammée à ieux luisans et estencelans, à foursenerie tourne. Coleur moiiene entre blanc et noir, ki encline à brun cler, demonstre bon engien et bonnes meurs. Couleurs durement noire, peureus senesie et est sanlans as mors; trop blanche aussi et est sanlant as femes. Li resplendissans bon corage demoustre. Durement rous, malicieus et ont samblant à gourpil . Coleur paile, peur; rouge, agut et vergondeus; couleurs enflamée apiert u ouvert en ses fais courrechans senefie. Et ki est entour le pis durement enflammés, durement courrouchables sanle. Et cis aussi qui les vaines entor le col et les temples sunt estendues. Chars molle et durs ners, corage senefie apareilliet d'apprendre. Chars dure, durement nient sentant et nient entendant senefie. Legière, mole et bien née, le nient estable, se ce n'est en fors cors; et ki a grandes extrémités, senefie cil ki en tous ces signes ont le moïen, si qu'il de ces choses n'ont trop ne pau, ont le milleur disposition. Cis est le mieus disposés en nature ki a char mole, moiste, durs ners, moïen entre aspre et souef, ne mie trop lons ne trop cours, blans traïans vers vermeil, débonnaire regart, chevel plain, moiiene plenté, grans ieux moïennement et réons de chief moiien et amesuré; col lonc et gros moiiennement, les espaules un poi avalans, nient carneuses les jambes et genous, de clere vois, atemprée en grossece et en greile; de longues mains et dois traïans vers le greile, de pau de ris et d'escarnisseur, qui regars est mellés de leece et de joie.

1 Var : Woupis. (Ms. Croy.)

# LI SEPTIMES LIVRES DE LA SECONDE PARTIE.

#### CHAPITRE PREMIER.

Cis capitles touche diverses opinions c'aucuns anchiens eurent des delis 4.

Après ce ke nos avons parlet des vertus et des visces de continence et d'incontinence, ki sunt selonc les délis et les tristeces, ensi con deseure est dit, li délit et les tristeces sont signes de nous connoistre faire les œvres vertueuses. Ore afiert bien à parler de délectation et de tristece. Car toutes les gens quièrent délit et fuient tristece selonc ce ke lor raisons lor aportent. Si poons dire k'aucuns dient ke nus délis ne délectations n'est bonne ne simplement ne selonc partie; car délis fuis n'est mie selonc ce k'il covenroit se délis estoit biens. Aucun si dient k'il sont aucunes bones et mout de malvaises, et ensi ne seroient mie toutes les délectations bonnes. Et li autre dient ke se toutes les délectations estoient bonnes, si n'est-il nule ki soit trèsbone chose. Au premier dit porroit-on ensi arguer. Délec-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, Mor. à Nicom., VII, xi, 1-5.

tations si sanle aucune générations et engenremens sensibles en aucune matère, dont quant aucune chose sensible est engenrée à nostre nature, ensi k'ele est faite à nous con naturele, nous nous délitons en ce. Ensi qu'il apert quant nos buyons et mengons, que quant les viandes sunt natureles à no goust, nos avons délit. Or n'est mie générations fins, ains est voie à aucune fin ; ensi con par engenrer on aquiert le fin; et si n'est mie cis engenremens li fins ki par l'engenrement est aquise, ensi con charpentiers n'est mie li maisons, ains est voie à le maison. Or est biens si con fins. Puiske délectations est générations et générations n'est mie fins, liquele a raison de bien, délectations dont n'est mie bonne, et ensi sanle ke nule délectations soit bonne. Encor nus n'est loés de ce k'il fuit le bien, ains li vertueus est loés de ce k'il fuit délit; par quoi il sanle ke délis n'est mie biens. Encor nus biens aussi n'empeche autre bien: mais les délectations empechent autres biens et ke plus sunt grandes, plus empechent, si comme il apert de le délectation de luxure, ki si durement empeche raison et l'entendement ke nus entrues k'il a ne puet à autre chose entendre. Car toute li ententions des gens en ce point est traite à ce délit; dont il s'ensieut ke délit n'est mie bons; k'il soient aucunes délectations malvaises, ce puet-on moustrer. Car il sunt aucune ki grièvent ensi con celes ki engenrent maladies; si con sovent font li boire et li mengier et li outrage de luxure. Et ensi apert ke toutes délectations ne sont mie bonnes. La tierce opinion puet-on dire k'encore fuissent bonnes toutes délectations, k'il n'en est nule ki soit très-bonne chose, car li fins est li très-bons de le chose, et délectations n'est mie fins, si con devant est dit, mais mieus genérations, par quoi il sanle ke délectations ne puet estre nule très-bone chose.

#### CHAPITRE II.

Cis capitles meut aucunes distinctions al oquoison de ce que dist est 4.

Il covient al entendement de ces doutances savoir ke biens puet estre dis en pluiseurs manières; en une manière on dist bien ce ki est bien simplement; l'autre si est ce ki est biens à aucun. Et pour ce ke toutes choses bien désirent si con dit est, il covient ke les natures et li habit soient ordenet à bien simplement u à che ke biens est à aucun : et pour ce ke li movement et les générations vienent et sunt faites par nature u par habis, il covient k'il soit ensi k'aucun de ces movemens et générations soient les unes bonnes simplement et aucunes à aucun. Se dont nous metons ke délectations soient movement u générations, il covient ke nous le metons par aucune de quatre manières, desqueles les unes sunt bonnes, ensi con sunt les délectations ens ès œvres vertueuses. Autres sunt ki simplement sanlent estre malvaises; mais à aucun sanlent estre bonnes et élisables pour aucunes nécessités; ensi k'à un malade médecine, ki n'est mie simplement bonne, est bonne à prendre à aucun pour nécessité de la santé. La tierce manières si est k'aucunes délectations ne sunt mie simplement

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ce chapitre et le suivant sont empruntés à quelque glose d'Aristorn, Mor. à Nicom., VII, xi, et X, ii et iii, passim. — Cfr. S. Thomas, Somme théol., 1 ° s., 2 ° p., qq. xxxi à xxxiv, passim.

ne à cestui bonnes, mais selonc aucun tens et petit sunt à cestui élisables, ensi comme embler viandes s'on en avoit trop grant besoingnes et on ne le peüst en autre manière aquerre. Li quarte manière si est k'aucunes choses apèrent iestre délitables ki ne le sunt mie; et ce avient par le corruption de le nature de celui ki en teus choses se délite; ensi comme il apert de chiaus ki se délitent par maladies, k'il ont en che k'il se tornent en lor lis et ce lor sanle grans délis, ke encor dont n'est-il mie. Selonc une autre manière puet-on encore prendre ke biens puet estre dis en deus manières, l'une si est par manière d'œvre, si con seroit savoirs et entendres, l'autre par manière d'abit, ensi con li biens ki est en avoir les sciences en habit et on n'en œvre mie. De ces deus biens li œvre si est li mieudres, et tele œvre est li biens parfais, pour ce ke c'est li perfections seconde. Et li habis est ensi con biens nient parfais; car c'est li première perfections. Dont li délectations vraie et parfaite si est ou bien qui est œvre et ne mie en l'abit. Et à chechi à entendre covient savoir k'à che k'aucune boine chose soient parfaitement faites, il covient trois choses: l'une si est uns habis naturés, ki nos est ennés à aucunes choses, liqués est dis ensi comme enclinance naturele à choses; et cis habis est dis li première perfections, car selonc cest habit les gens sont premiers parfait, car premiers vient ens ès gens; et c'est li vertus naturele dont dessus avons parlet; et cis habis est nient parfais, pour ce k'il est ordenés outre à autre chose, si con à œvrer. Li secunde chose est un abis aquis par œvres nient parfaites, lesquex œvres sunt ensuiwans l'abit naturel; et comment les œvres ki l'abit engenrent sunt nient parfaites et comment sanlent à cestes ki parfaites sunt, ki par les habis sunt faites, est assés dit par devant. Et cis habis ensi par

coustumes aquis, est ordenés al œvre parfaite. Dont on prent sovent ces deus habis si con pour le perfection première. Et cis habit n'ont raison d'estre dit bon ne délitables se ce n'est selonc l'ordene k'il ont à le perfection del œyre et al œvre parfaite. Et chechi apert. Car li délectations ki est de concupiscence et de désirier n'est mie œvre de parfait habit, car l'abit parfait, c'est à dire quant parfaitement on a ataint ce c'on désiroit et on est en l'usage parfait de le chose désirée, il ne demeure riens à désirer, ki apertiegne au premerain habit; car cis ki pour délit désire une ·feme, quant il est en l'œvre parfaite, riens de ce désirier ne li remaint, car il use jà de le chose désirée. Li usages d'aucune chose si en porte autant con l'aploiement d'aucune chose à aucune œvre. Dont nos disons l'œvre à aucune chose aploïe estre li usages de cele chose. Si con chevauchier estre l'usage dou cheval, et trenchier l'usage del espée. Or est dit deseure ke li volentés est mouvans les autres poissances del ame à lor œvres; et le claime-on apploiier les poissances del ame à ouvrer. Et par ces poissances del ame sunt apploiiet outre le membre as œvres. Si con volentés apploie et muet le vertu et le poissance veable à veïr et li vertus l'œil. Dont users, premiers et principalment est œvre de volenté et de li vient, si con de ce ki premiers muet. De raison est aussi, si ke de ce ki adrece, car raisons est volentés adrechans. Mais des autres poissances est users si con de celes ki ont l'exercise et cevrent, lesqueles poissances comparées sunt à volenté, par lequele eles sunt apploiies al ouvrer, ensi con li estrument al ouvrier principal: auquel proprement on aproprie l'uevre, ne mie al estrument; ensi con le maisoner ou charpentier, ne mie à le cungnie. Dont pour ce ke users est œvre de volenté, en tant k'ele apploie aucune chose à œvre,

si est volentés toute acomplie quant on est en parfait usage. Et dont, de ce premerain voloir u désirier, riens ne remaint à désirer, mais bien puet-on avoir désirier de ce délit c'on désire ravoir et continuer. Dont il covient ke tele œvre viegne d'aucun principe u commencement naturel u d'abit ki ait en lui aucune tristece, quant ce ne sanle mie estre sans tristece u defaute k'aucuns désire à avoir aucune perfection naturele k'il n'a mie. Se uns hom désire à avoir compaignie à une feme, il est défaillans de çou k'il désire, laquele défaute n'est mie sans tristece; teles ne sunt mie toutes les œvres délitables; car il sunt aucunes ki sont sans tristece et concupiscense, si con sunt les délectations ki vienent des œvres de spéculation, c'est quant on entent le véritet des sciences et des choses, et ossi li délis ki vient des œvres vertueuses. Et cele délectations ne vient mie de défaute de nature, ains vient de le parfaite nature, car li nature ki parfaite est par l'abit des sciences et des vertus est ces œvres asqueles vrais délis s'ensieut sans tristece et défaute ouvrans. Dont seulement à ces œvres ki sunt ouvrées par habis et natures parfaites ensiut vrais délis, et cis est vrais délis ki vient de tes œvres, quant tes œvres soient ouvrées sans tristece et defaute pour eles-meismes, ensi con les œvres des vertus et d'entendre. Mais cil délit ki vienent des œvres ki engenrent autre habit et autre nature, ne sunt mie vrai délit mais par aventure, car ces œvres si sunt faites pour le désirrier et le défaute d'avoir le chose désirée c'on ayme. Ensi con sunt li délit sensible et corporeil. Et les œvres de ces délis, si sunt totdis pour autre habis à aquerre ke les œvres n'aient en eles, et ensi sunt faites pour le défaute à acomplir, liquele n'est mie sans tristece; et ke tel délit ne soient vrai délit apert encore par signe, car se vrai délit estoient, cil ki vienent

des œvres ki autres habis engenrent et ki pour le défaute à emplir sunt fait ; les œvres ki ces délis engenrent seroient tousjours faisans délis, k'il apert à estre faus. Car li nature des gens d'une meisme chose ne s'enjoïst mie plaine et wide; se uns est bien disposés u il ait un pau fain, il a délit ens ès viandes ki selonc eles et lor natures sunt délitables. Et quant il est remplis si s'esjoïst sovent en autres contraires à cestes, ensi comme en amères et aguës et poignans, lesqués choses ne sunt mie simplement délitables, car eles ne sunt mie bien plaisans à le nature humaine bien ordenée. Car on dist ke donc sans plus nourist. Dont il s'ensieut ke délis ki d'eles vient n'est mie vrais ne simplement délis. Car selonc ce ke les choses sunt délitables et les délectations ki d'eles vienent, dont pour çou ke ces choses ne sunt vraiement et simplement délitables ne le sunt li délit ki vienent d'eles.

#### CHAPITRE III.

Cis capitles respont as raisons faites pardevant.

La première raison de la première opinion puet-on dire ke ce n'est mie voirs, ke toutes délectations soient générations u faites par engenrure; mais teles sunt seulement celes ki sunt faites par concupiscence, avec tristèce, ki sunt autres habis engenrans. Mais les délectations ki vienent des œvres ovrées par habit parfait ne sunt mie générations ne par engenrure; car cil délit ne sunt mie ens ou faire l'abit et en aquerre ensi con sunt li délit corporel; ains sunt en usage d'abit jà parfait : dont teles œvres si ont raison et sanlance de fin : car œvre si con dit est si est perfections secunde. Et pour ce apert ke ne mie à tous délis il covient k'autres délis s'ensieuce et autre fins; mais sans plus à ces ki vienent des œvres, ki engenrent autres habis parfaisans le nature, liquel sunt par concupiscence, tristece et défaute. Par che ke dit est apert ke maisement parlèrent cil ki disent ke délectations estoit générations, mais plus vraiement poons dire ke délectations est œvre nient enpeechie d'abit ki est selonc nature, c'est k'il soit covignables à celui ki l'a : pour ce dist-on œvre nient enpechie, car enpechemens fait difficultet en œvrer et l'uevre plus forte, liquele oste délectation. Et li pourquoi aucun quidièrent ke délectations fust générations estoit car il quidoient pour ce ke délectations est selonc teles œvres et il tenoient ke œvres et générations fussent tout un, disoient-il, ke délectations estoit générations : mais n'est mie voirs ke œvres et engenrers soient un, car engenrers est aussi con voie en aucune nature; mais œvres est usages d'aucune nature parfaite u d'abit. La secunde raison puet-on ensi solre 1, ke bien est voirs ke nus sages ne fuit ce ki est biens simplement ne de ce fuir n'est loés, mès se li vertueus est loés de ce k'il fuit délit, c'est pour ce k'il fuit ciaus ki ne sunt mie vrai délit, ensi con sunt li corporel; mais de porsievre les vrais délis est-il loés. A le tierce raison délectations sunt autres plus grans biens enpeechans, par quoi eles ne sanlent mie estre bonnes; c'est voirs des délis corporeus, ki ne sunt mie simplement bon. Mais li autre délit ki vienent des œvres par habit parfait ovrées ne sunt mie bien enpe-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var : Sorre. (Ms. Croy.)

chans, ains le sunt engrangans et sunt simplement et vraiement bonnes. Et ke cist delit ne sunt mie le bien ki est selone tex œvres enpechans apert; car ke plus est-on en cevre de spéculation et d'entendre et de vertueusement ouvrer et en tel delit, et mieus les puet-on faire. Car cascune propre délectations est aldans et engrangans et parfaisans l'œvre et fait les gens plus à sui entendre et les estraignes l'enpechent. Mais li délit corporel sunt raison et l'entendement enpechant en trois manières : premiers par che que les gens d'entendre et de raison retraient : car as choses ens èsqueles nous nous délitons, nous sommes moult ententifs: dont se li ententivetés s'est à aucune chose délitable fortement ahierse, ele oste ensi con toute autre. Dont se délit corporeil sunt grant u de tout en tout, il ostent l'usage de raison en atraiant à eans l'enteneion det cofage u mout l'enpechent. La secunde manière est pour le raison de le contrariété, car li délit trop durement sormontant sont encontre li ordene de raison. La tierce manière selonc une manière de loïen, en tant k'à délis corporeus ensieut une manière de muance de cors, ensi comme il apert en l'yvre, ki a l'usage de raison loiiet et enpechiet. A la secunde opinion ki dist ke tout délit ne sunt mie bon, car aucun si grièvent, puet-on dire ke bien est voirs ke tout délit ne sunt mie bon, mais li raison ki vieut prover, pour ce k'aucun grièvent quant on en use maisement et sourhabondament, k'il soit malvais, n'est mie soufissant; car ensi poroit-on prover ke les choses saines pour ce k'eles grièvent al argent dont on les acate, sunt malvaises, et li spéculations et li enqueste de le véritet des choses griève à le fie à la santé. La tierce opinions ki disoit k'encontre fust aucuns délis bons, si n'est-il nus ki soit très-bons, n'est mie vraie, pour le raison ki mise i fu, car si con il apert

LI ARS D'AMOUR. - II.

14

par le solution de le premeraine opinion, délectacions n'est mie générations, ains a raison de fin, liquele fins est li très-bonne des choses ouvrées. Dont délis ensieut les œvres ki sunt ouvrées d'abit parfait, lesqueles sunt fins soufissans, ne ne sunt faites pour autre œvre ki après eles s'ensieut, et ensi apert k'aucuns délis puet estre très-bons.

## CHAPITRE IV.

Cis capitles destincte les habis entendables.

Puiske moustret est ce c'on dist de délectations selonc diverses opinions, or enquérons le véritet; si poons dire ke tout dient ke tristece si est maus simplement et fait à fuir. Or est une tristece ki est simplement maus, si con li tristeces c'on a de biens; une autre est maus selonc partie, en tant k'ele enpeece le bien, si con li tristece c'on a de mal, ki enpeche le corage par quoi apareilliement on ne puist nul bien ouvrer. Apierte chose aussi si est k'à mal et à ce c'on doit fuir sunt deus choses contraires; l'une si est maus ki fet à fuir, et li autres si est biens, ensi comme à avarisse est contraire fole largece u prodigalités si con maus et cou ki fait à fuir, et largece ki est biens. Or est tristece à délectation contraire, dont il s'ensieut se délectations n'est simplement et vraiement maus, ke délectations soit aucuns biens. Ne il ne covient mie encore soient aucune délectations maises, k'il ne puet bien estre aucune très-bonne.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, Mor. à Nicom., VII, XII, 1-8.

Ensi con nos véons des sciences, k'aucune si est trèsbonne, si con sapience, et aucunes malvaises, ne mie en tant ke eles sunt sciences, mais pour aucunes défautes que eles ont u de lor principes u de lor matère, si comme il apert ès sciences dont li usages est malvais, si con li science de savoir embler u dées assir; k'aucune délectations soit très-bonne, poons tele raison metre, k'aucuns habis si a aucunes œvres ki ne sunt mie enpeechies. Or est bonne eurtés une cevre nient enpechie u de tous biens u de pluiseurs, si comme il aparra ci-après; et dit est deseure ke œvre nient enpechie est délectations, par quoi il s'ensieut ke délectations soit très-bonne, maiement cele en lequele bonne eurtés gist. Et pour çou ke bone eurtés est biens parfais, si comme il aparra ci-après, est-ele cevre nient empechie, ki est cause de délectations, si tienent toutes gens ke la vie dou bon eureus soit délitable; et pour çou ke bonne eurtés est œvres nient enpegie si l'a li bons eureus à faire des biens de fortune, si ke de richeces, de santé et de sierveurs et de tés biens par quoi, par lor défaute, il ne soit enpegiés ens ès œvres. Et pour çou que li bon eureus a à faire des biens de fortune, si ont maint quidiet ke bonne fortune et bonne eurtés fust tout un : ke voirs n'est mie. Car aucune fie li excellence des biens de fortune enpeche le boneurté, en tant k'ele enpeche aucune fie c'on ne puet mie vertueusement œvrer. Et tele fortune enpechans ne doit mie estre bonne fortune nommée. Car bonne fortune est par comparison et regart k'il a à bonne eurtet, en tant k'ele est aidans et confortans bone eurtet. Un signe aussi avons ke délectations soit très-bonne chose, car nous véons que toutes choses, bestes, vieus et jouenes si quièrent délit, par quoi il saule ke délectations soit trèsbone : car ce ke tout u li pluiseur communement dient,

n'est mie volentiers en tout faus, et li pourquoi de ceu si est, car nature ne défaut mie en toutes les cheses ne en pluiseurs, mais en mains des choses est défaillans; dont che t'on trueve en tout u en pluiscurs, sanle k'il vienne d'enclinence de nature, laquele tant con de li ne nous encline ne à mal ne à faus. Et pour cou que délectations si satile cevignables à tout apétit; si sanle ele très-bonne. Che aussi sanle très-durement ellisable et pour ce bon u très-bein, qui pour li et pour hule autre chose ki ajointe li soit, n'est quise; et tex est délis : nus ne demande porquoi aucuns se vieut déliter, ausi con délis si fust pour li élisables. Et se on le demandoit si diroit-on que ce seroit peur déliter; par quoi il sanle que dells soit bons u très-bons. La chose aussi ki mise et jointe avec une bone chese fait celi meilleur, ne sanle mie malvaise, mais bonne; tele est délis. Car li cevre dou juste s'ele est délitable fait plus à prisier ke s'ele ne fust mie delitable; par quoi delis satie bens. Et jà soit ce ke toutes choses désirent délit ne désirent ne n'apètent toutes choses un meime. Car en toutes choses n'est mie une meime nature et uns habis très-bons. Autre est li nature et li dispositions d'un home et d'un cheval, d'un viel et d'un jouene. Et por ce k'à cascun est délitable çou ki est covignable à lui, ne désirent mie tout un délit, encor soient tout délit désirant. Et est à savoir ke toutes gens, selonc l'appétit et désir naturel; désirent un meime délit, mais selonc propre jugement non : tout ne s'acordent mie qués délis est miendres, mais nature nos encline au milleur, si comme en le contemplation et le spéculation de vérité des choses; car toutes gens par nature à savoir désirent; et li pourquoi est car nous avons dedens nous une nature divine, si con l'entendement, ki par savoir est en ce siècle parfais. Et cascune chose a à sa perfection naturgle enclinance. Et li raisons pourquoi aucun discient ke délectations n'est mie bone ne très-bone est car li délit corporel și ont empris le non de délis pour ce k'il sunt plus conneüt, quant si que tousjours sunt présent c'on ne quide k'il soient nul autre, ke voirs n'est mie. Et se nule délectations n'est bonne, il s'ensient ke li vie dou boin eŭreus ne soit mie délitable; car puiske bonne eŭrtés est biens parfais selonc lui, ele ne querra mie délit se délit est malvais. Se delis aussi n'est aucuns biens, vivre dont en tristece n'iert mie maus; et se délectations n'est ne bone ne mauvaise, dont ne fait mie tristece ki a li est contraire à fuir; ke faus est. Se délis n'estoit aucuns biens, les œvres dou vertueus ne seroient mie délitables, et se les œvres ne sunt délitables, la vie dou vertueus n'iert mie délitable.

### CHAPITRE V.

Cia capitles descent à parler des délis corporens 1.

Après cou ke parlet avons de délectations communement et en général, si parlons ore de délectations corporeles, lesqueles ne sunt mie délectations simplement et vraies, mais jusques à un tierme. On n'est mie blamet pour ce c'on poursieut les biens corporeus ki délit engenrent, mais pour ce c'on les poursieut trop et sourhabondamment; de ce

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ces chapitres sont encore le développement ou peut-être la traduction d'une gloss d'Aristote, Mor. à Nicom., VII et X, passim. Cfr. S. Thomas, Inc. gif.

k'aucuns se délite en bons vins et en bonnes viandes, n'est-il mie blamés; mais de ce ke trop le poursiut, et fors eure, et ne mie en tans covignable. Et pour çou c'on est blamet de trop user de tes délis, si ne sunt cist délit bon fors jusques au tierme, dont li usages outré fait à blamer. Dont pour ce ke toute sorhabondance fait à blamer, et ens ès œvres dont li délit corporel vienent ait sourhabondance, si sunt cist délit par lor sourhabondance blamet. Mais ens ès autres œvres dont li vrai délit vienent, point de sourhabondance n'a, si comme en œvre de spéculation et d'entendre et de vertut; car con plus entent-on le véritet des choses, tant est-on plus entendant et sage et ke plus œvreon vertueusement, tant est-on meillour. Et pour çou k'en ces œvres n'a point de sorhabondance, si n'en a-il point ens ès délis ki vienent d'eles. Et por çou sunt ce vraiement et simplement délit, et ne mie jusques à aucun terme, si con sunt li autre. Et jà soit-ce chose ke sans plus li sourhabondance et manière u li tans de délis face à blamer, si fait toute tristece ki est au délit contraire à fuir s'ele n'est de raison rieulée : et n'est mie tristece à sourhabondance de délis contraire, car dont n'aroit nus tristece, se ce n'estoit par le départir de sourhabondance de délis, liquele tristece et départemens ne fait mie mout à blamer : et tristece ensieut plus chiaus ki en choses délitables sourhabondent ke délis. Et cil délit corporel si sunt de moult de gent plus elliut ke ne soient li autre, pour ce k'il ostent tristece. Car délectations corporele par le grandece dou délit k'ele a en li est médecine encontre tristece. Car ne mie toute délectations oste tristece, mais li grans et forte, dont les gens ces délis grans et fors ki tristece puissent oster quièrent; asquex tristece est contraire. Et de ces délis grans sourhabondement à poursuiwir sunt les gens blamet. Et par ce

ke cist délit sunt encontre tristece médecine, si sanle-il estre grant et fort, quant ne mie sans plus sunt mesuré selonc lor nature, mais selonc tristece ki est lor contraire. Dont il sunt plus grant et mieus apèrent delés lor contraires, si con nos véons de ciaus ki grant délit ont en boire, k'il quièrent à avoir soit en mengant choses salées et s'encitent et esmuevent à ces délis désirer pour ce k'au boire u al ataindre il aient plus grant délit. Et pour cou que cist délit sunt médecine de tristece et pour le nature défaillant à remplir et tolir le défaute, si ne sunt mie tel délit vrai délit, ne simplement, mais selonc partie u par aventure, en tant ke cil délit sunt à aucune chose nécessaire, si comme à roster tristece. Et n'est mie à entendre ke li remplissemens de nature soit délectations, mais de ce remplissement vient; car se nature remplie estoit délectations, dont convenroit ke ce ki rempli seroit, si con li cors, se délitast et en lui tant con cors remplis seroit fust li délis : ke voirs n'est mie. Car délis si est souffrance del ame et principalment par le connissance k'ele a de le covignableté de le chose faisant délit à le nature de le chose ki se délite, et c'est li ame ki se délite, le cors remplit, ki ses estrumens est par lequel ele œvre. Et ceste soufrance d'ame doit-on prendre selonc ce ke li sens u li entendemens rechoivent aucunes choses asqueles il sunt ensi con trait 1. Et selonc ceste manière de souffrance dist-on ke délis est passions u souffrance de toute le chose u de le tierce nature, ki faite est par le conjonction de cors et d'ame. Et jà soit-ce chose c'on die ke doleur soit ou cors, si est-ce li amé ki proprement sent le doleur et principalment; mais on dist que doleurs est du cors pour ce ke li cause de doloir est ou

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var : Constraint. (Ms Croy.)

cors, pour ce k'en ce est faite muance del estrument corporel; si que quant nos soufrons aucune chose grevable au cors, le nature et le disposition ostant; si que quant aucuns est navrés u blechiés, tous délis, joie, doleurs et tristece sunt passion del ame et de cors ensi que dit est. Si k'adont est proprement dis délis u doleurs quant li commencemens de ces passions est premiers u cors et se termine en l'ame, ki de tele muance a le connissance, ensi que quant on boit u mengue, u quant on est navret, at adont est joie u tristece. Quant cist movement sunt premiers en l'ame, si que quant on a joie d'aucune bonne nevele u d'entendre aucune soutil chose, u quant on est triste d'aucune maise novele u d'aucun meschief, dont proprement est joie y tristece, tes movemens fais en l'appétit raisonable, ki est dis volentés, et a dont délis u tristece, quant il est en l'appétit sensible ki les natureles muances du cors est connissans. Ne ne vienent mie aussi tout délit par remplissement de nature, ensi comme il avient ou goust quant on a faim u soif de boire u de mangier; car li délis ki est en entendre et spéculation ne vient mie par remplissement de nature ki devant fyst en défaute. Et li délit aussi en veïr, flairier et oïr, pe sanlent mie qu'il viegnent tousjours parce ke nature soit remplie, car on a sovent en ces sens délit, sans ce c'on a eüt nule défaute devant; ensi ke s'uns hons se levast k'il veïst chose ki le delitast, c'onques n'eüist desirée ne veïe.

## CHAPITRE VI.

# Cia capitles devise les délis corporeus.

De ces délectations corporeles, les unes sunt maises naturablement, si con celes ki ensiuwent les œvres maises, ki de lor nature maises sunt, si comme à gens mengiers volentiers l'un l'autre et as bestes destruire lor faons : et cestes sunt désirables par le maise et corrumpue nature. Les autres sunt désirables par coustume, si con les délectations des maises gens; les autres sunt désirées si con médecines encontre aucune défaute, et à ceste est tristece contraire. Les autres délectations si con en celes ki sunt en entendre le véritet des choses n'est nule tristece contraire. Car eles ne sunt mie pour engenrer autre habit, si con dit est, ains vienent d'abit parfait, dont eles sunt simplement et vraiement selonc eles ellisables, ne mie par naturele défaulte à remplir, car de nature parfaite vienent. Et savoir devons ke de délit de contemplation poons parler en deus manières; l'une si ke délis soit cause de contemplation en tel manière ke ce par quoi nous sommes en contemplation soit par délit à avoir; et dont n'est mie li délit de contemplation, mais de le chose ki est contemplée. Or puet aussi avenir c'on puet contempler aucune chose grevant et faisant tristece, si con celi qui est covenable et délitans. Dont se nous prendons

! War : Delectation. (Ms Gray.)

ensi délit de contemplation, si ke li contemplations soit cause dou délit, si que quant aucuns se délite en ce k'il est en contemplation et en œvre d'entendre, et selonc ce simplement à parler a délit de contemplation n'est nule tristece contraire. Et li raisons si est, car tristece proprement et selonc li est à délit contraire, quant ele est de chose contraire à le chose ki fait délit, si k'à délit ki vient de chant est tristece ki vient de frois contraire; mais à contemplation n'est nule chose contraire. Li raisons et li entendemens des choses contraires selonc ce k'eles sunt en l'entendement ne sunt mie contraires; mais li uns est si con cause de la connissance del autre, si con blans fait connoistre noir. Ne li délis de contemplation n'a mie tristece à li conjointe, si comme ont li délit corporeil, ne se n'est fait pour oster autre tristece, mais selonc li contemplations est délitables, venant d'œvre et d'abit parfait, si con dit est. Mais au délit ki est en comprendre aucune chose, puet estre tristece ajointe par aventure, si comme ens ès vertus comprendans de le partie sentant, lesqueles œvrent par estrumens corporels, lesqueles sunt grevées par les choses sensibles ki contraires sunt à le raisonable complexion des estrumens, par lesquex les vertus œvrent, si con li gous à le chose amère, li flairs à le chose puans, u par le trop grant continuance de le chose délitant, ki par trop continuelment sentir fait escroissance sur le naturele disposition. Et ensi li comprendemens de la chose sensible ki devant faisoit délit, fait anoïance, si con par chaut trop longuement sentir on est trop escaufet: mais ces deus choses droitement en contemplation n'ont mie lor lieu, car, si con dit est, li entendemens n'use mie de propre estrument corporel, dont li contemplations del entendement n'a point d'amertume ne d'anoïance, mais pour çou que li entendemens use en contemplant de

vertus sensibles, en l'usage desqueles a lassement 1, pour ce nient droitement, mais par aventure est aucune tristece à contemplation ajointe. En autre manière est à délit ki est en comprendre tristece par aventure ajointe, si ke cele ki vient par l'empechement de comprendre u d'entendre che c'on désire. Mais selonc ces deus manières tristece par aventure à contemplation ajointe n'est mie contraire à délit de contemplation. Li tristece qui vient par affliction dou cors et le lassement n'est mie au délit de contemplation contraire : car cis délis et cele tristece ne sunt mie selonc une chose d'une meime espesse; car li délis est espiritueus et li tristece si con corporele. Tristece et délis ki sunt d'une meime chose ont opposition et contraire selonc une espesse, si con délis et tristece de chaut. Tristece et délis de diverses choses, se ces choses ne sunt ables d'estre en un souget, mais soient desevrées et estraignes, n'ont mie opposition u contrariété selonc espesse, ains sunt de tout estraigne, si con tristece de la mort son ami et délis de contemplation. Et se ces choses diverses sunt poursivans l'une l'autre, adont li délis et li tristece ne sunt mie sans plus nient contraire selonc raison del espesse, ains ont covignableté et affinité ensamble et ensieut li uns al autre, si k'en joir de bien et avoir tristece de mal. Et selonc ceste dernière manière, tristece ki vient par l'empechement de contemplation n'est mie contraire à délit de contemplation, ains ont affinité et covignableté li uns al autre et se poursiuwent. Car s'on a délit d'avoir contemplation, drois est c'on ait tristece de ce c'on ne l'a mie, si ke s'on a délit dou bien de son ami, on doit avoir tristece de son mal. Et ensi apert k'à délit ki est de le contemplation meimes, il n'est

<sup>1</sup> Var: Assenement. (Ms Croy.)

nule tristece contraire ne nule ne li est ajointe, si ce n'est par aventure, et tes vrais delis doient tout cil ki pneent querre et en eaus esjoir. Mais pour cou ke li délit cornorel sunt molt grant et conne ; se sunt-il quis durement de chiaus ki ne pueent u ne sevent ens ès autres délis esjoir, ki as choses sensibles sans plus s'ahierdent, ne le délit de délectation entendables ne perchoivent. Et cis ki ensi sans plus les délis sensibles connoissent ne font mie mont à blasmer, si se délitent, mais k'il ne grièvent eaus u autrui et ki les prendent pour défaute aemplir et con médecines encontre tristeces. Mout de tristeces si vienent as gens pour les divers movemens de nature et diverses œvres; car li esperis des gens et des bestes en veillant est en labeur. Or est labeurs avec tristece, ensi con nos véons des œvres natureles si con veïr et oïr ki sovent se grievent et sont grevet. Dont il besoigne c'on dorme pour reposer et li repos sunt délitable en tant k'il ostent le tristece ki dou traveillier venoit. Et jà soit ce chose ke veïrs et oïrs et li autre sens des gens aient labeur et tristece, en tant con pour le matère dont il sunt, si ont-il délit par le raison de le connissance des choses k'il connoissent, et ensi yéons ke pour le défaute de nature à remplir et tristece à roster sunt li délis quis. Dont pour ce ke li jouene ont mout de movemens d'esperis et d'umeurs, pour ce k'il croissent et engrangissent, si quiert pour ce labeur jouence délis plus c'antres eages. Li mélancolieus aussi pour le naturele disposition de lor esperis ont afaire des médecines contraires as tristeces pour eles à roster. Car li cors dou mélancolieus pour le grant sekerece de lor nature si ont grans soufrances. Et nour cou désirent-il durement aucuns délis selonc ce k'en lor mélancolie lor vient, dont li soufrance soit amenrie et li tristece rostée. Car délis si roste tristece, ne mie sans

plus ulis délis le tristece à li contrairé, si toit il délis de boire soif, mais se li délis est grans et fors, il roste quelconques autres tristeces il amenist. Et pour con ke li melancolleus si désirent durement délis, si devienent il sovent nient atempret et malvais.

# CHAPITRE VII.

Cis capitles rent le cause pourquoi ce ki délité en un tens et en une eure, ne délité mie en une autre.

Peur cou aussi que les gens et lor natures he sunt simples; mais de diverses choses sunt faites et de centraires, si sant les gens de legier muable d'un et un autre. Dont s'il œvrent aucune œvre delitable, pour ce ke cis delis n'est mie selone toute le nature de gens qui simple n'est mie mais de diverses choses faite, si ne sera mie li chose ki devant faisoit delit selone une autre disposition de gens et manière délitable. Ensi con nous véons en contemplations et en l'entendement de la véritet des choses ke jà soichent ces thoses simplement et vralement délitables si ne font eles mie tousjours délit; car contemplations et entendres. encor soit li entendemens nient corporeus, ne sunt mie fait sans vertut corporèles; lesqueles en contemplation et entendre sunt traveillies, liques travaux engenrent tristece. Ce meismes véons ès autres dells car s'aucuns pour défatte de nature ait mestier de boire u de méligier, il s'i délite très k'adont ke li défaute est restorée, et en après

ce ki devant délitoit si fait tristece. Et de ce avient ke cil ki tristece voelent roster u délit quierent, ne se tienent mie à un délit, mais après l'un quierent les autres; car uns délis n'est mie soufissans pour toute le défaute de nature à roster. Et quant se défaute remplie a, ki plus en ce seroit jà torneroit en tristece. Mais s'il est aucune chose ki se délite, qui nature soit simple et nient musble, tousjours une seule œvre li sera délitable, ensi ke s'uns hom estoit seulement et sans plus, ses entendemens tousjours li si seroit spéculation et entendres délitables, quant sans plus les gens en tés œvres aient tristèce pour le travail du cors. Et pour ce ke Diex et se nature est simple et nient muable, si s'esjoïst il et délite en une simple délectation, ensi comme en le contemplation de lui-meimes et en soi entendre. Et ensi apert ke li œvres dont délectations vient, n'est mies seulement en movement, mais aussi en repos, si comme il apert de le délectation del entendement. Et cele délectation ki est sans movement est plus grande ke cele ki est en movement; car cele en movement n'est mie simplement por li quise, si con est li autre et ne vient mie d'abit parfait, si con li autre, si con deseure a esté dit. Et encore ne soit délectations simplement, cele ki est en movement, si est toute voies movemens et muance cause de délectations sensibles, selonc trois choses ki sunt requises en délectation : la première chose si est ce ki se délite, l'autre li biens délitans ki est à conjoins ki se délite; la tierce est la connissance de ceste conjonction. De le nostre part ki nous délitons est faite le muance à nous délitable, pour çou que nostre nature est muable; pour ce ce ki ore nous est covignable ne le sera mie après, ensi ke chaufer au feu est covignable as gens en yver et ne mie en estet, et ensi li muance fait délit; de le part

aussi dou bien ki délite, ki nos est conjoins est aussi faite le muance délitable: car li œuvre d'aucun ovrier continuée engrange le fait, c'est ce ki de cele œvre vient, ensi ke plus aproch'on longuement à feu, plus s'escaufe-on. Or est li naturele dispositions selonc mesure, et pour ce quant li présence continuée de le chose ki délite sourmonte le mesure de le naturele disposition, li remuance de cele chose sourhabondant si est délitable, ensi ke chaufers m'est pour le froit ke j'ai délitables, et tant puet estre cis chaufers continués k'il fera escroissance sur le naturele disposition, si ke la muance sera adont délitable. De le part aussi de le connissance, pour ce ke les gens désirent aucuns tout à connoistre et chose parfaite et parfaitement. Con dont pluiseurs choses selonc ce ke pluiseurs sunt nient ensievans l'une al autre, ne pueent mie aucune fie toutes ensanle estre conneües, li muance en celes est délitable, par quoi l'une passant l'autre en science et li tous et eles toutes soient seuwes, si ke nous véons en boire un hanap de vins, nos volons avoir le délit de tout ce vin; k'à une seule fie avoir ne poons, car ançois a on le délit de le première et de le moïenne partie ke del derraine. Et les choses ki par pluiseur choses sunt faites, ki ne pueent estre toutes ensanle, plus déliteroient toutes ensanle s'on les pooit toutes ensanle sentir, ke ne face cascune par li. Et pour ce sunt li délit plus grant ki vienent sans movement, car plus sunt toutes ensanle. Et jà soit ce chose ke ce ki se muet n'ait mie entièrement che à quoi il se muet. toutevoies il commence aucune chose jà à avoir de ce à quoi il se muet; et selonc ce li movement a aucune chose délite et toutevoies defaut-il de délit parfait selon ce k'il défaut d'avoir tout ensanle ce à quoi il se movoit. Mais ens ès délis ki sunt sans movement on a tout ensanle çou

ki le dellt fait, et il movemens aussi est delitable, en tant que par lui aucune chosé est faite delitable ki ne l'estoit mis devant, u defaut d'iestre descovenable, si con dit est.

## CHAPITRE VIII.

Cis capitles détermine le vérité de délectation.

Se parfaitement volons savoir le nature de délectation. il ne soufist mie ce ke dit en est, ains devons savoir que della n'est mie générations ne movemens si con dit a esté. alus est une chose toute acomplie et parfaite ens ou premerain point ke ele commence à estre, si k'ele n'est mie engenrée ne faite en divers tans, si ke partie en un tans et partie en un autre; ains est toute ensanle et à une fie ensievaits les œvres dont ele vient. S'on fait un ouvrage si comme une maison, oh fait en un tans le fondement, ki n'est mie li maisons, encor en soit-il partie, et en un autre les parois, et en un autre le toit. Or sunt les œvres diverses et en pluiseur tans faites; mais li acomplissemens et li estre fais de le maison est en un point; en tel marière est-il de le délectation, ke ne mie ore une partie en un tans est faite et puis en un autre tans une autre, mais tout ensanle ele vient, si k'ele n'a mestier d'autre tans à che k'ele soit, fors celui ouquel ele est parfaite. Et ne mie pour ce ke les cevrés dont délit vienent sont faites en divers tans et ke nous veons s'on se delité oré selonc aucun delit, c'on se delite selone saniant à celui plus après.

ne devons mie dire ke délit soit fait par pluseur tans, car s'on se délite selonc aucun délit, cis délis est à ce point tous parsais; ne ne coviens autre tans à cele eure querre ki nécessaire soit à avoir ce délit parfait; et s'après on se délite plus, ce sera selonc un autre délit en nombre, ki tous en ce point est parfais. Et ensi poons veïr ke délis est une chose toute parfaite en un point et ne mie en divers tans, car en cascuns tans il est parfais. Car jà soit ce chose ke movoirs à aucune perfection u à aucune chose parfaite aquerre cis movemens ne soit mie tous ensamble. si est toute voies li avoir ataint le nature le perfection tout ensanle, laquel chose fait délit; dont c'est une chose ou point de son acomplissement, si con est délis. Savoir devons aussi k'ès œvres des gens, deus choses font à regarder, l'une si est li ouvrans ki par le vertu de ses sens et de son entendement est commencemens del œvre, l'autre li chose sensible u entendable, ki est au sens u al entendement avant mise, si con nos véons en l'œvre de veïr est la chose véable ce ki al œil est avant mise. Or est ensi ke li œvre de cascun ouvrant si est en regart et ancune manière à le chose sensible u entendable en tel manière k'il covient avoir regart à proportion et disposition entre ces deus; car à ce k'aucune chose soit selonc sens u entendement ouvrée parfaitement, il covient covignable et parfaite disposition entre l'ouvrant, selonc aucun sens u entendement, et le chose ki au sens u al entendement est avant mise, ensi k'adont li ouvrans parfaitement puet ouvrer aucune œvre et très-bien, quant li vertus del ouvrant est bien disposée ens ou regart as choses ki sunt mises desous le vertut et le pooir del ouvrant, si k'adont li œvre de veïr parfaitement est faite quant li véans et le chose véable sunt en leur milleur disposition,

dont li uns puist estre ouvrans et li aultres soufrans. Dont en ces deus sanle ke dépende li perfections del œvre, c'est à savoir ens ou commencement ouvrant et en le chose sensible u entendable, ki au sens u al entendement est avant mise, si k'en le chose soufrant. Et quant li ouvrans est en tel disposition k'il puet ouvrer et li soufrans soufrir et aprochiet sunt, il ces covient dont ouvrer et k'en milleur disposition sont l'uns d'ouvrer l'autres de soufrir, et milleur aussi et plus parfait, tant est l'œvre plus parfaite et mieudre. Et quant cele covignable disposition on trueve en aucune chose connissant œvre parfaite, tele œvre si est délitable et de li vient délis. Car ensi comme il avient à aucunes choses natureles, k'eles ataignent lor nature les perfections, ensi avient-il as bestes. Et tele est li différence entre les bestes et les autres choses natureles, quant eles ataignent ce ke covignable lor est selonc lor nature, eles ne le connoissent ne ne sentent, mais les bestes le sentent et les autres choses ki ont connissance le connoissent. Ensi con legière chose u pesans quant eles ataindent lor perfections; si con le legier d'iestre en haut et le pesant en bas, eles ne le connoissent; mais les bestes lor covignable nourissement sentent, et les gens, et che ki a entendement ce ki covignable lor est connoissent. Et par ce sentir ki ensi est ens ès bestes est fais un movemens del ame en l'appétit sensible, et lis movemens est u fait délit ens ès bestes, selonc la partie sensible et ens ès gens selonc le partie entendable. Et ens ès choses ki entendement ont, délis si est un movemens del ame ki fais est par covignableté, ki est entre le chose entendant et entendue ke li ame a perchiute et dont ele a connissance : car ne mie seulement au comprendement et le connissance de raison est meüs li appétis sensibles, par l'apploiement à aucune chose particulière; mais li appétis aussi entendables liqués est dis volentés; et selonc ce en l'appétit entendable u en le volentet est délis, liqués est proprement dis joie, et cis del appétit sensible délis corporés. Et tele différence a entre ces délis, ke li délis del apétit sensible est avec aucune muance de cors, et li délis del appétit entendant n'est autre chose ke simples movemens de volentet. Et autre différence poons comprendre entre délit et joie, selonc le manière de comprendre et de connoistre. Car nous poons aucune chose comprendre u connoistre par le comprendement u le connissance de sens de dehors, ce par comprendement dedens nous, soit del entendement u del ymagination. Or s'estend à pluiseurs choses li comprendemens et le connissance de dedens, ke cele de dehors. Car tel chose chiet sour le connissance de dedens, ci con del entendement u del ymagination, ki ne chiet mie desous le connissance de sens de defors. Et cis délis seulement ki vient par le comprendement et le connissance de dedens proprement est dis joie. Et cis ki vient del comprendement et del connissance de defors est proprement només délis. Et ensi con joie et délis ont différence ensanle, si ont aussi différence, tristece et doleurs. Car ensi come cele est dite proprement joie ki vient dou comprendement et de le connissance de dedens dou bien covenable, ensi est cele proprement tristece ki vient seulement dou comprendement et de le connissance de dedens dou mal descovenable et grevant et ensi con délis vient dou comprendement et de le connissance de defors, ensi dolours vient par comprendement et le connissance de defors dou mal descovenable et grevant. Dont proprement délis et dolours sunt contraire et tristece à joie. Et communement on prent délit pour le comprendement de dedens

et de defors et dolour aussi. Si comme on dist : cis à grant délit en boire et a délit au cuer; et cis a dolor ou bras et doleur au cuer. Et de ces deus doleurs, c'est de celi de dedens et de celi de defors, li doleurs u li tristece ki est de dedens est plus grande ke cele de defors. Si devons savoir ke ces deus doleurs ont covenableté ensanle et différence aussi; en ce sunt eles sanlans ke chascune est movemens de vertut appétitive. Et différence ont selonc les deus choses ki sunt requises à tristece et à délit, c'est à savoir selonc les causes dont-il vienent, ki sunt li bien u li mal conjoint. Et selonc aussi le comprendement ont-il différence : li cause de dolour de defors est li maus conjoins ki est contraires au cors, ki toute le naturele disposition empeeche; li cause de le doleur de dedens, ki proprement est de ce tristece, est li maus conjoins et contrestans, descovignables al appétit. Li doleurs aussi de defors ensieut le comprendement de sens et maiement de celui dou tast. Et doleurs dedens le comprendement del entendement u del ymagination. Se nous dont comparons le cause de le doleur de dedens à le cause de doleur de defors, li une par li et selonc li apiertient al appétit, douquel appétit cascuns est doleurs : en l'autre dolors apertient al appétit et ne mie par li, mais par autre chose moiienne, car li doleurs de dedens est pour ce k'aucune chose est contrestans et descovenable selonc li al appétit. Et li doleurs de defors si est pour ce k'aucune chose est contrestans al appétit pour ce k'ele est descovenable au cors et à se disposition. Or est tousjours le plus parfait et premiers ki est par li et selonc li, ke ce ki est par autrui. Dont selonc ce li doleurs de dedens est plus grant de celi de defors. Et aussi selonc l'apréhension et le comprendement; car li compréhendement del entendement u del

ymagination est plus haus ke cis dou tast: dont simplement à parler, li doleurs de dedens est plus grande de celi de defors. Et de ce poons un signe veïr ke les gens volentrievement soustienent les doleurs de defors, par quoi il puissent eschiewer les doleurs de dedens; si con cil ki por les grans doleurs k'il ont au cuer ayment mieus le mort ke tés doleurs à soustenir. Et en tant ke li doleurs de defors n'est mie contrestans al apétit de dedens, ensi en aucune manière ele est délitable et avec joie si con en force. Et aucune fle est li doleurs de defors avec celi de dedens, et dont est engrangies li doleurs, si c'on l'a on soustient grietet pour ses meffais dont on se repent. Et ensi poons veïr ke délis si est repos del apétit soit sensibles u entendans en la chose désirée faisant délit ki est u c'on tient à soi covignable lequele possession on a par œvres.

#### CHAPITRE IX.

Cis capitles aprent à respondre au demandant quel cose . est delectation.

Nous poons ensi respondre à le demande que c'est délectations, ke délectations est movemens de ame sensible fais tous ensanle en nature parfaite; parce c'on dist ke c'est movemens sensibles, si rost'on les perfections des choses sensibles ki n'ont point de connissance par ce c'on dist que délectations est toute ensanle, est aparant c'on ne le doit mie prendre selonc çou k'ele est en faire, mais selonc cou k'ele est jà quant ele est faite chose parfaite. Si ke ce

ke ja est ou terme et en le fin dou movement, pour ce c'on dist k'ele est en nature parfaite, c'est à dire en ce ki est le nature de le chose, s'est mise par ce li cause de le délectation, c'est à savoir, le présence dou bien naturel. Et devons savoir ke movemens puet estre dis en deus manières, l'une selonc cou ke movemens est uns fais nient parfais, ki est en poissance selonc ce k'il est nient parfais, et de cel movement est faite ore une partie et puis une autre et si est en tans. Une autre manière si est movemens uns fais parfais ki est en fait présent, et c'est proprement à parler estre muet, ensi k'entendres, sentirs, voloirs; et tex est li movemens ki est délis, ne n'est mie ore une partie faite et puis une autre. Sentirs aussi est ci pris et pour le connissance c'on a par le sens et par l'entendement, si con on dist ke li entendemens sent quant aucune chose il connoist u rechoit. Et ke mieudre est li œvre et plus parfaite, et tant est plus délitable, et se très-parfaite est, et très-délitable; dont il sanle que œvre en tant ke parfaite est délitable soit, et puis ke œvre en tant que parfaite est est délitable, il sanle que délis soit perfections d'œvre et l'œvre parfait. Ne mie ensi parfait l'œvre k'ele soit cause faisans l'œvre, mès ensi k'une fins et une perfections par emplissans sourvenans al œvre et aférans, si con cele ki ensiut le bone et le covignable disposition des causes des œyres, si ke sor ce bien ki est œvre, sourvient uns autres biens ki est delis, ki enporte repos del appetit ens ou bien ke on suppose c'on a. En autre manière parfait li délis l'œvre selonc le partie del ame ouvrant, en tant ke li ovriers se délite en son œvre plus fort, il entent plus à li et plus ententievement l'œvre, et selonc ce avient-il que li délit engrangent les propres œvres et empéchent les estranges. Dont tout délit sunt ensievant aucune œvre,

car au délit sunt deus choses nécessaires, c'est li atainte dou bien covignable et li connissance de ceste atainte. Nus ne s'enjoïst en atainte de bien k'il ne connoist. Or est li connissance d'aucun bien en fait présent une manière d'œvre. Nous aussi le bien covignable ataignons par aucune œvre, et aussi li propre œvre est aucuns biens covignables. Et ensi apert ke tout délit ensievent aucune œvre, et k'œvre est propre cause de délit.

#### CHAPITRE X.

Cis capitles dist que sanlance est cause de délit 1.

Sanlance aussi est cause de délit, car sanlance est une manière d'unité, dont ce ki est sanlant en tant que cest un est délitable, ensi est aussi che ki est amable, ensi con ce ki est sanlant à autre. Le propre bien de ce ki est sanlant n'est mie corrumpans ce à qui est sanlans, ains l'engrange; ensi est-ce simplement délitable, et se che ki est sanlant et corrumpant le propre bien, si devient ce anoiable u tristable, ne mie en tant k'il est sanlant u un, mais en tant k'il corrunt che ki est plus un. Et k'aucune chose sanlans corrumpe le propre bien de ce à qui ele est sanlans avient en deus manières; l'une car ele corrunt le mesure dou propre bien par une manière d'excellence et de sourmontance; li biens maiement cis dou cors, si con

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cfr. S. Thomas, Somme théol., 1° s., 2° p., q. xxxii, art. 7, et Aristote, Mor. à Nicom., VII, xiii, passim.

santés est selonc aucune manière de mesure. Et pour ce li trop grans habondance de viandes u de quelconques délis corporeus font sovent anoi et tristece. En autre manière sanlance corrunt le bien par aventure, si con nous véons k'uns feures het un autre, ne mie entant ke sanlant sunt en favrier, mais entant k'il perdent lor propre bien et gaing k'il désirent si con lor propre bien plus ke l'autrui. Et si est délectations conjointe à œvre parfaite, en tel manière ke toutes les fies ke cevre est parfaitement faite, selonc le covenableté ki doit estre entre œvrant et soufrant, ke cele œvre est délitable. Et tant dure cis délis ke cele dispositions covenable est sauvée et durans, si ke nos véons ke tant dure li délis ki est ou veïr u entendre véritet des choses, ke li ouvrans c'est li véans u li entendans, et li chose veue u entendue sunt en disposition et regart covenable l'un vers l'autre, en tel manière ke li véans u entendans soit bien disposés à le chose veir u entendre et le chose véable u entendable soit covenable au véant u entendant et pour ce ke les œvres humaines sunt faites par labeur quant eles sunt par vertut corporele moiennes u sans moiien; dont li cors tousjours se mue d'une disposition en une autre; si ne pueent estre les œvres humaines continuées ne n'a on pooir de continuement ouvrer ne tousjours. Et puis ke œvre ne puet estre continuée ne li délectations ki de li vient. Dont il avient ke les noveles choses sunt plus délitans que les viés; car au commencement li pensée si est mout u plus ententive à le chose avoir dont li délis li vient, et en après non, pour le covignable disposition ki ne remaint mie, ki par diverses œvres est discontinuée, si con nous véons de chiaus ki volentiers voient aucune chose k'il n'ont onques veue, se délitent mout ou veïr. Et après, par sovent veïr est cele

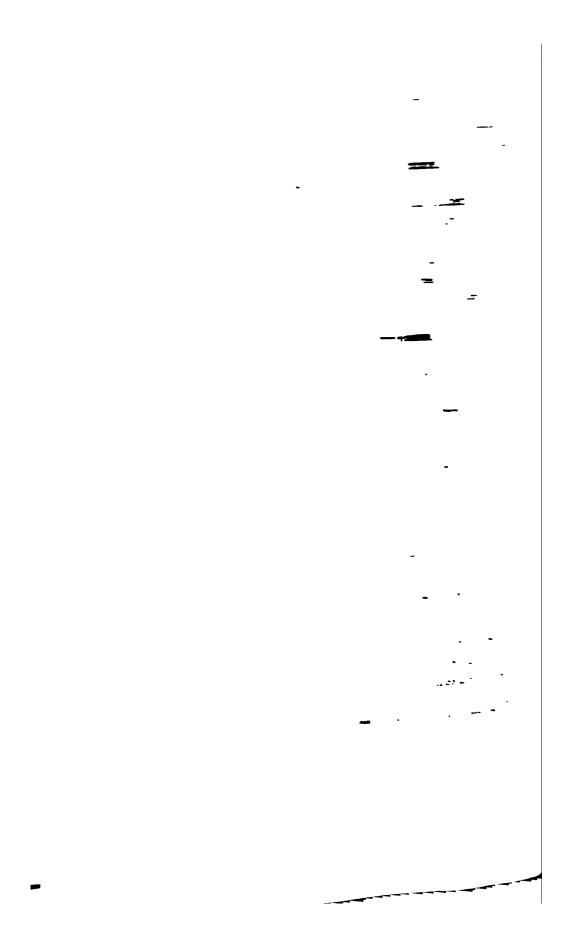
cose faite mains u nient délitable; car on désire plus à veïr une chose novelle et plus s'enmerveill'on et plus ententivement le rechoit-on à premiers ke quant on est acoustumet dou veoir, et pour ce est plus grans li délis à premiers k'il ne soit après.

#### CHAPITRE XI.

Cis capitles moustre que mémore est cause de délit 4.

Mémoire aussi et espérance sunt cause de délit; car délis si vient par le présence dou bien covignable selonc ce k'il est sentis u en quelconques manière conneüs. Or puet aucune chose en deus manières estre en présent : en une manière selonc connissance, selonc cou que la chose conneue est ou connissant, selonc sa sanlance; en autre manière selonc cou k'aucune chose est à autre conjointe vraiement en fait présent, u selonc poissance, selonc quelconque manière de conjonction. Et pource ke plus grande est le conjonction de le chose ke de le sanlance, et cele aussi ki est en fait présent ke cele ki est en poissance, pour cou est plus grans li délis ki fais est par li sens ki requièrent le présence de li chose sensible. Le secont degret si tient li délis d'espérance, en lequele espérance n'est mie sans plus conjonctions de le chose ki fait le délit, selonc ce con on le prent par connissance, mais

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cfr. S. Thomas, Somme théol., 1° s., 2° p., q. xxxII, art. 3 et 4, et Aristote, loc. cit.



Or avient que par les cevres d'autrui nous ataincun bien à nous et selonc çou les œvres d'autrui nos font nos sunt délitables pour ce ke çou atai-En autre manière par les œvres d'autrui nous est unissance u quidance de no propre bien, et pour ce se délitent en ce k'il sunt d'autrui loet u honour par çou les gens prendent quidance k'en iaus soit biens, car on suiet 1 ces choses faire à ciaus c'on our bons u ens esqués bien doit estre; et pour ce ste quidance est faite plus grande par le tiesmoides bons et des sages, si se délitent plus les gens loenges et en lor honeurs. Et pour ce ke li blandisunt apert loueur, si sunt-il à pluiseurs délitable. Et ou k'amours est pour aucun bien et enmervillier est ne grande chose, s'est pour çou estre amés d'autrui tre enmervilliés, et enmervillables à autrui délitable. ant ke par ce est faite as gens quidance de lor propre et de lor grandece k'il quident estre en aus, enqués les les gens se délitent. En le tierce manière pueent estre evres d'autrui délitables en tant ke s'eles sunt bonnes par l'ami, eles font quidance de propre bien, pour le be del amour qui fait quidier l'ami estre ensi con l'ami me. Dont il sanle ke les œvres son ami soient aussi con hes, et selonc ce ke les sienes li sunt délitables, si sunt itables les œvres del ami. Et par haine ki fait quidier le en d'autrui estre à lui contraire, si est faite li malvaise re del aucun délitable. Enmervilliers aussi si est cause délit et si l'engrangist; car li atainte de le chose connte devant désirer est délitable; et pour ce ke plus croist désirs d'aucune amée, tant par l'avoir croist plus li délis:

<sup>\</sup> ar : sieut. (Ms Croy.)

dont les choses désirées par le targier d'eles avoir engenrent plus grant délit ke quant on les a legièrement, quant li atargiers fait le délit plus grant. Et aussi par l'engrangement dou désirier est fais engenremens dou délit, selonc ce ke nous véons en l'espérance de le chose amée, ke li désirs à li par l'espérance de le chose ataindre est délitables. Or est en mervilliers une manière de désir de savoir liqués vient ens ès gens, par ce k'il voient aucune chose avenir et si ne connoissent mie le cause, u par ce ke li cause de tele avenue sormonte le connissance u le pooir de celui ki le merveille à savoir désire. Et pour ce touttes choses merveilleuses 1 sunt délitables, si con sunt celes ki pau avienent, et ausi toutes les représentations des choses esmervilliables, encor celes ki en eles ne sunt mie délitables. Car li ame se délite en le comparison et ens ou regart del une chose al autre. Car comparer l'une chose al autre est propre œvre de raison. Et pour ce avoir passet et estre délivret de grans péris est plus délitable, por ce ke c'est chose granment esmerveillable. Et li raisons pourquoi touttes choses ki ont connissance aiment et désirent délit si est, car à toute chose se vie est amable et désirable. Toute chose si désire à vivre. Ore est vivres une manière d'œvre et puiske délectations parfait l'œvre, si con dit a esté, ele parfera le vivre. Dont selonc ce ke li vivres est désirés et délis aussi ki le parfait, si con œvre. Et si sunt cil doi conjoint ke poi désir-on l'un sans l'autre, pau voit-on de gens ke se lor vie n'estoit u ne le quidaissent aucune fie délitable, ke poi elliroient à vivre tousjours à estre en tristeces.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var: Enmervillables. (Ms Croy.)

#### CHAPITRE XIII.

Cis capitles muet une demande : lequel on quiert por l'autre, u vivre pour avoir délit u délit pour vivre 1.

De che si vient une demande, lequel on ellist pour l'autre, u le vivre pour délit, u délit pour vivre, u l'œvre pour délit u délit pour l'œvre? Si devons savoir k'en nule manière ces deus choses partir ne se pueent : délis si ne puet estre ens ès gens sans l'œvre, ne œvre aussi parfaite et propre ne puet estre sans délit. Et pour parfaitement entendre le véritet de ceste doutance, savoir devons ke les délis et ciaus ki délit quièrent en deus manières prendre poons, si con les délis corporés et ciaus ki en ces délis metent lor fin et sovrainement le quièrent; et les délis spiritueus et ciaus ki en ces metent lor estude et lor entente : se nos regardons les délis corporés, dont poons dire ke communement cil ki ces délis quièrent et en iaus metent si con lor fin, quièrent les œvres ki tel délit engenrent, pour le délit avoir, et ne mie le délit premiers pour les œvres, si ke ce c'on œvre tés œvres est por le délit à avoir; jà soit ce chose ke li œvre soit cause dou délit; et che meimes poons dire de le vie,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce chapitre doit être tiré d'un commentateur d'Aristote qui aura complété l'œuvre du maître. Les premières lignes qui posent la question, sont bien littéralement empruntées à la *Mor. à Nicom.*, X, Iv, 7; mais cette recherche qu'Aristote diffère ici ne se retrouve dans aucun des ouvrages qui nous restent de lui, comme le fait d'ailleurs observer M. Barthélemy Saint-Hilaire, dans sa traduction de la *Morale*.

car checi si quièrent vivre pour avoir délit et ne mie délit premiers pour vivre. En contraire manière est-il ens ès délis spiritueus et chiaus ki vienent des œvres de vertet, ki sunt aussi comme spirituel; car les œvres qui ces délis engenrent sunt quises principalement pour eles et ne mie pour délit avoir; mais s'on quiert le délit ki de ces œvres vient, c'est pour ce c'on puist ces œvres miens ouvrer. Dont cil délit sunt quis pour les œvres, ne mie les œvres pour les délis principaument. Et ce puet-on auques veïr ens ès œvres de force, là ù les œvres tristece et doleur engenrent, et si quiert-on les œvres pour eles-meimes et le bien ki est en eles, encor soient-eles dolereuses. Et ce meimes poons dire de le vie et des délis spiritueus; car li vie est simplement pour li quise et cel délit pour le vie parfaire. Pour le raison ke vie a de ce ke ce ki vie est si est vivres li plus ellisable chose ki soit, si con nient estre li plus fuiable. Toute chose, si c'on a dit, en tant k'ele est, si est bonne, laquele bonté nus maus tant soit grans ne puet estaindre ke cis biens ne soit plus ellisables, ke quelconques autres maus fuiables. Dont on dist ke les ames dampnées, ki les plus grans doleurs suefrent, ne volroient mie nient estre. Vie et estre sunt selonc eles et simplement coses ellisables; mais estre en doleur et tristece est nient ellisable selonc partie, si con pour le doleur. Or est plus fuiable che ki est contraire à che ki simplement est ellisable, si con nient estre est à estre, ke ne soit ce ke selonc partie est fuiable si con est estre en doleur. Dont il s'ensieut ke plus fait à ellire u mains à fuir estre et vivre en doleur, ke dou tout nient estre. Et puiske estre et doleur avoir est plus ellisable ke nient estre, ki ne met ne ne dist doleur ne délit, ce n'iert mie pour le raison de doleur, car ele fait à suir, mais pour li estre. Dont li estres, encor soit-ce en doleur,

est ellisables; et puiske estre avec doleur est ellisables, plaine chose iert k'iestres de délit iert plus ellisable. Car quelconques chose ellisable est avec autre fuïable ellieute, il covient k'ele soit plus ellisable ke li contraire de cele chose fuïable ne soit, si ke se gaaigniers deniers et honte avoir est à aucun ellisable, plus iert à celui ellisable deniers gaaingnier k'avoir honnour: et ensi apert ke li solutions de le doutance que plus est ellisables estre et vie que ne soit délis, et coment délis est ellieus pour vivre et ne mie vivre pour avoir délit.

#### CHAPITRE XIV.

Cis capitles moustre k'à diverses œvres ensievent diverses délectations 4.

Puis, si con dit est, ke délis et délectations est perfections del œvre et se le parfait selonc çou ke les œvres sunt diverses et de diverses espesses, si sunt aussi les délectations diverses. Si con nos véons k'autre est li perfections de pointure, par quoi ele soit de bonnes et délitables coleurs, bien destinctées et assises, et autre li perfections des ymages par quoi eles représentent bien ce pourquoi eles sunt faites: et autre est aussi li perfections des œvres de divers sens, si con dou veïr, oiir, taster et des autres. Et de sens aussi et del entendement, dont selonc ce ke ces œvres sunt diverses et les délectations ki les parfont. Et

<sup>4</sup> Aristo TE. Mor. à Nicom., X, v, 2-5.

pour çou ke les délectations sunt diverses selonc les diverses œvres, si sanle cascune œvre avoir son propre délit, liquex délit engrangist l'œvre. Car tot aussi con li cors engrangist par ajoindre viandes à li propres et covenables, si engrandist l'œvre par ses propres et covenables délectations; dont cascuns ki se délite selonc le propre délit d'aucune œvre, puet mieus ouvrer cele œvre. Si ke nous véons ke cis ki se délite en savoir des choses le véritet puet mieus spéculer et entendre ke cis ki non. Et les délectations nient propres et contraires sunt les œvres enpeechans et amenrissans, si con cis ki délit n'a mie en savoir, mais en luxure, n'ævre mie bien l'œvre de spéculation ne d'entendement; et cis aussi qui durement se délite en sons de vieles quant il les ot mains u si ke nient, se délite en aucune paroles c'on li dist entrues con viele. Dont nos poons veïr ke les délectations estranges sunt en aucune manière sanlans à propres tristeces. Car ensi con les propres tristeces corrumpent l'uevre propre, ensi les délectations estranges sunt ces œvres corrompans u amenrissans. Li propre tristece au propre délit est contraire, mais li estranges délectations n'est mie à le propre contraire, fors pour tant ke les œvres dont eles vienent sunt diverses et si enpechent, k'il sanle estre fet par manière de contrariété. Et par ce ke dit est poons veïr que li délectations plus grande boute fors et esclot le menre, en tele manière ke se grande est, ele oste de tout l'ouvrer l'œvre selonc le délit meneur. Dont quant très-durement nos délitons en aucune chose, nos ne poons autre chose ouvrer; mais quant moiienement avons délit, adont poons pluiseurs choses ovrer. Ensi ke se petit en vieler nos délitons, bien poons entendre as paroles ke nos oons et en eles moiienement déliter, et se très-fort nos délitons, non. Dont veïr poons que li propres délis conferme

l'œvre : de quoi il s'ensieut ke les gens durement à li entendent, dont les œvres délitans sunt plus durans et les gens plus longuement demeurent en eles. Et ensi apert ke selonc le diversitet des œvres, li délit sunt divers. Au délit aussi apertient à faire une manière d'estendre et d'engrangier selonc deus choses ki sunt requises à délit; desqueles li une est prise selonc le partie de le vertut comprendant, liquele comprent le conjunction d'aucun bien covenable, par ce comprendement si comprendent les gens k'il ont aucune perfection atainte, lequel est ensi k'une grandece espirituel: et selonc cou dist-on le corage des gens par délit engrangier et estendre. Li autre chose si est selonc le partie de le vertut désirant, ki s'ahiert à la chose désirée, et en li se repose en aucune manière li à le chose présentant à li entierinement aquerre. Et ensi est li affections et li désiriers de gens estendus et engrangiés par délit; ensi con il se donnast à avoir dedens li la chose délitable, si con il apert en désir amoureus.

### CHAPITRE XV.

Cis capitles prueve ke les délectations ont différence en bonté et en malisse, selone le différence des œvres 4.

Veoir poons aussi ke selonc ce ke les œvres ont différence en bontet et en malvaistet, en tel manière ke les unes sunt ellisables, si ke les œvres dou viertueus et les autres non,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ARISTOTE, Mor. à Nicom., X, v, 6-11, et S. THOMAS, Somme théol.

si con les œvres des malvais, et unes autres ki selonc eles ne sunt bonnes ne malvaises, mais eles pueent estre tournées or à bien or à mal, si comme aucun geu; en tel manière s'a-il en délectation. Car comme à cascune œvre soit aucune délectations propre, si con dit a esté devant, li délectations dont propres à la vertueuse œvre sera vertueuse et bonne, et de la malvaise sera malvaise. Nous véons aussi ke les concupiscences et li désirier, selonc lesqués aucunes bonnes choses et honestes sunt désirées, sunt loées, ensi ke s'aucuns désirast justement et fortement à ovrer; et li désiriers des choses vilaines et deshonestes sunt blamet, ensi ke s'aucuns desire larrecin u homecide à faire. Se li désir dont ki sunt ordené à œyre ont différence en bien et en mal, por les œvres ki bones u malvaises en vienent, et les délectations ki plus prochaines sunt as œvres, aront différence entre eles, en tel manière ke les unes seront bonnes et honestes et les autres malvaises et déshonestes. Et ke dit est que délectations soit plus prochaine à œvre ke désirs u concupiscence, est dit pour ce ke ce c'on désire est en un tens à venir et de chose à avenir, et on œvre en un autre tens présentement. Et en ce meisme tens c'on œvre pour ce ke délis est perfections del œvre, se délite-on, si ke li œvre et li délit sunt en un tans présent et devant désirons ke nous ovrons. Délis aussi est faisans désir de lui-meismes, et ce devons ausi entendre. Car délis puet estre pris en deus manières, l'une selonc ce k'il est en fait présent, l'autre selonc ce k'il est en mémoire. Désir aussi puet-on prendre en deus manières, l'une selonc ce k'il enporte appétit de le chose c'on ayme, l'autre selonc ce k'il enporte ensi k'une conclusion et fin d'anoïance. Se nos regardons délit selonc ce k'il est en fait présent, il ne fait mie désir ne soif de lui-meismes simplement à parler; mais par aventure se nos prendons désir u solf pour appétit de chose nient eue. Car délis si est affections d'appétit à chose présente. Or puet avenir que la chose présente on n'a mie perfetement : et ce puet estre u de le partie de le chose eŭwe u de le partie de celui ki le chose a. De le partie de le chose euwe, pour ce ke la chose euwe n'est mie tout ensanle, mais l'une après l'autre et quant aucuns se délite en ce k'il a, se désire-il avoir l'usance de ce k'il défaut : si ke cis ki ot le première partie d'une canchon et en celi se délite, il désire à oir l'autre partie; et selonc ceste manière prieske tout li délit corporel font désir et soif de aus meismes, jusques adont k'il soient tot acomplit et ataint, pour ce ke tel délit ensieuwent aucun movement, ensi comme il apert ens délis de boire et de mangier, k'après ce ki délite, nos somes en une partie, si désirons l'autre. De le partie celui ki le chose a, puet estre k'il ne l'a mie parfaitement. Quant aucuns a ancune chose ki est en li nient parfaitement, ne mie tantost parfaitement l'a, mais petit et petit l'aquert, si comme en cest monde perchevant nient parfaitement aucune partie de la divine connissance, nos délitons en li. Et cis délis encite et enmuet le soif et le désirier de la parfaite connissance. Et pour çou ke Dieus est si grans et si parfais ke nule créature parfaitement comprendre ne le puet, si est cascune créature conbien k'ele le connoisse désirans de li parfaitement connoistre. Et ensi soit tousjours désirs à lui comment c'on le voie u connoisse. Se nous prendons désir u soif selonc ce ke ce sanle une ententions d'affection tholans 1 anuiance, ensi les délectations spiritueles font plus grant soif et désir d'eles : li délit corporel pour çou k'engrangiet et continuet font escrois-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var : Cholans. (Ms Croy.)

sance 1 del abit et de le disposition naturele, sont anuiable, si con il apert ens ès délis dou goust. Et pour ce kant aucuns est parvenus à le perfection des délis corporeus, se li anuient et li sunt si comme tristable, et aucune fie après si désire-il autres. Mais li délit spirituel ne sourcroissent' ne ne sormontent l'abit ne le disposition naturele, ains parfont, acomplissent et enmieudrent le nature : dont quant on vient al acomplissement d'iaus, adont sunt plus délitable, se ce n'est par aventure en tant k'al œvre de contemplation. Aucunes œvres de vertus corporeles sunt conjointes, lesqueles par sovent ouvrer sunt lassées. Dont que plus ataint-on les délis spiritueus et plus en a-on grant soif et plus sont désiret. Dont li angele ki Dieu connoissent parfaitement, selonc ce ke lor nature le suefre et en lui se délitent, désirent en lui regarder. Ne ce ne vaut riens k'aucuns poroit dire ke désirs si est de ce c'on n'a mie, et pour ce sanle ke ens ès angeles et ens ès choses célestiaus n'ait point de désir, quant il voient, connoissent et entendent tout ce ke selonc lor nature pueent comprendre. Car seulement désirs n'est mie de ce c'on point n'a, ains puet aussi estre de ce c'on a; si ke nous véons k'uns malades désire santé et se travaille à celi aquerre, et quant sains est si désire-il celi à sauver et continuer k'il a et pour ce se travaille. Ensi est-il par dechà ke li angele et les sustances divines ont désirier, ne mie à ce k'eles n'ont point, mès à ce k'eles ont. Car les divines sustances ne désirent mie à connoistre ce k'eles n'ont mie, ne ne connoissent. Car s'ensi estoit eles faurroient à bonneurtet, ains désirent ce k'eles ont et connoissent à continuer et à sauver, et en ce tous-

<sup>1</sup> Var : Escressance. (Ms Croy.)

<sup>\*</sup> Var : Sourcreissent. (Ms Croy.)

jours avoir délit, si ke lor désirs est toudis de çou k'eles ont en présent, et est de chose présente, ne mie selonc ce k'ele est en présent, si con li désirs est de le santé ki est en présent et de celi continuer, si con de çou c'on n'a mie. Dont li désirs de sustances divines est terminés et nient terminés : terminés est car autre connissance ne autre délit k'eles ont ne désirent, et nient terminés pour tant que toutdis est désirs à tel connissance et tel délit c'on a tousjours à continuer et à sauver. Car Dieus si a créée le créature raisonable, ki le soverain bien entenge, c'est lui-meismes, et entendans l'amast et en amant eüst de lui possession et usance et en tel possession fust benoite. Et se nous prendons délit selonc ce k'il est en mémoire et non présent, si est soif et désir de lui-meimes, quant les gens revienent à cele disposition en lequele ce lor estoit délitable ki est passet. Et se les gens sunt muées de cele disposition, li mémoire de tel délit ne fait point de délectation, mais anoi, si comme à celui ki est soclés, li mémore de viandes, et à celui ki mal a fait, le mémore de ses maises œvres.

#### CHAPITRE XVI.

Cis capitles met encore différence entre les délis 4.

Différence aussi a entre les délis selonc ce c'on tient l'un pour plus pur ke l'autre, selonc ce ke les œvres dont il vienent sunt plus pures les unes des autres, ensi ke nos

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, Morale à Nicom., X, v, 7-11.

disons ke les œvres dou veïr sunt plus pures ke dou taster et cel dei ciir et don flairier ke don goust. Et cele ævre tient-on pour plus pure là ù il a mains de matère, si k'entre les œvres des sens est li veïrs li plus purs, car il est mains matérieus, et li sentirs de tast mains purs, car plus i a de matère : et de ce s'ensieut ke li délit del entendement sunt plus purs ke des sens quant li entendemens est sans matère. Et si con dit est ke délis ensieut l'œvre, il sanle k'ensi con cascune chose a propre œvre ki ensieut se nature et s'espesse, ensi ait-ele propre délit selonc se nature et son espeisse. Et que à cascune chose soit propre œvre, apert par ce ke les œvres ensieuwent le nature des choses, selonc lequele nature les choses entre eles ont différence en lor espesses; ensi k'autre est li propre œvre dou cheval et don chierf. Et ke cascune chose ait son propre délit apert; ki bien veut regarder les diverses choses, car autres est li délis dou chien et d'un asne 1 et d'un home. Li asnes si ayme plus un cardon ke or, car plus délitable li est à se nourrechon ce ki dou chardon li vient ke ne soit li ors. Et ensi apert k'ens ès choses ki sunt de diverses espesses et natures, sunt délectations diverses, selonc lor espesses. Mais des choses ki sunt d'une espesse et nature sanleroit rainable chose k'il fust uns délis à toutes les choses de cele espesse le nature de celui ensievant. Et jà soit-ce chose ke ce soit voirs ens ès autres bestes, en gens toutevoies ki sunt d'une espesse sunt molt diverses les délectations selonc ce ke les œvres sunt diverses. Et li raisons de ce si est : car les œvres et les délectations des autres bestes ensieuwent le naturele enclinance ki est en eles, liquele est en toutes une; ensi que tot asne menguent volentiers chardons et

<sup>1</sup> Var : Aine. (Ms Croy

tout chien trop, car naturelement sunt glout; mais ens ès gens vienent les œvres et li délit, selonc le divers comprendement et connissance k'il ont des choses par le raison et l'entendement ki est en iaus, liqués n'est mie déterminés à une chose. Ne toutes ces gens ywelement n'ont mie l'usance del entendement, car li un sunt mieus disposet à raison oiir et entendre ke li autre : dont il avient ke selonc ce ke lor entendemens et lor raisons lor donne, ke les unes choses sunt as uns délitables et amables, as autres tristables et haineuses. Et à un meimes sunt aucunes choses en un tens délitables et en un autre tristables, si ke les choses douces sunt délitans, quant les gens sunt sain et ont le goust bien disposet, et nient quant il sunt dehaitiet et li gous est mal ordenés. Et con cil ki sain sunt et le goust ont bien disposet soient cil ki mieus jugent de saveurs et plus voir en dient, et cil ki plus ont de raison et d'entendement ausi mieus jugent: li vertueus dont ki sains est et est bien disposés selonc l'entendement et raison, ki connissance a des passions et des œvres humaines devera bien et droiturièrement jugier d'eles, si con li sains de douces choses. Dont celes sunt vraies délectations, ki au vertueus sanlent estre délectations et choses délitables, desqueles li vertueus s'esjoïst. Et s'aucune chose sanle délitable à aucun dont li vertueus ait tristece n'est mie merveille; car ce avint par mout de corruptions, grevances et maises dispositions ke les gens ont, par lesqueles li entendemens, li raisons et li appétis des gens est corrumpus et pervertis : dont ces délectations ke li vertueus ne tient mie simplement à délectations ne sunt mie délectations, se ce n'est à chiaus ki mal sunt disposet, qui entendemens, raisons et appétis sunt corromput. Ensi dont poons savoir quele est et qués li délectations principaus ens ès gens : se nous regardons les délectations

vertueuses, lesqueles as œvres s'ensiewent. Car s'il est une œvre u pluiseurs ki propres soient as gens parfaites, vertueus et boneüreus, chose apierte si est que ces délectations ki ces œvres ensieuwent sunt principaus et propres as gens. Et les autres sunt après dites délectations et sunt desous les principaus, ensi comme il avient ens ès œvres dont eles vienent. Et ceste délectations principaus si est cele ki vient del entendement et de le spéculation de le véritet des choses, si comme on puet partie avoir par ce ke dit a esté par devant et plus aparra par che ke ci après s'ensieut.

# LI PREMIERS LIVRES DE LA TIERCE PARTIE.

## CHAPITRE PREMIER.

Cis capitles commence à déterminer de bonne eurté et couche les diverses opinions c'on ot de li <sup>4</sup>.

Après ce ke parlet avons des vertus et des visces selonc lesqués les gens sunt tenut pour bons u pour malvais, et d'aucunes œvres, k'encore ne soient-eles vertus ne visce, si font les unes à loer et les autres à blamer : et aussi parlé avons de délectation, se paier dont volomes ce ke nous promesimes or nos estuet parler de bone eürtet, lequele toutes gens désirent et quièrent, car toutes gens le tienent pour le soverain bien humain, si ke ce ki est sovrains biens et boneürtés et ce k'est boneürtés est sovrains biens. Et nous entendons par boneürté che ki est fins ens ès œvres humaines, en tel mannière ke tout ce c'on fait et œvre en la vie humaine est fait, œvré et quis pour le boneürté avoir et ele est quise pour lui-meimes, si k'ele est li fins et li

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, Mor. à Nicom., I, 11, 1-5, et X, vi, 1-5.

porquoi de toutes les choses ke les gens font. Dont il covient puisk'ele est fins des fins et sovraine, et fins si a raison de bien, k'ele soit biens souverains et chose très-bonne. Si poons dire ke de li, en quoi ele gist ne k'ele est, si est li parole et li sentence de pluiseurs mout diverse. Autrement en jugent li sages et li communs peules : et li communs ne s'acorde mie, car li un si dient k'ele est en délis dou cors, si con li nient tempret, li autre en richeces, si con li avaricieus, li autres en honeurs, si con li orguilleus désirant honeurs. Li autre si dient pour ce ke boneürtés est fins derraine des œvres humaines et k'ele est très-durement désirée, ke ce ke les gens désirent très-durement tienent-il ke ce ataindre soit boneürtés, et li défaute d'aucun bien si engrangist le désirier à cele chose. Dont li deshaitiet ki défaute ont de santé, le tienent au sovrain bien et li povres richeces: et cil ki sunt non sachant tienent chiaus ki plus sevent d'iaus si con pour boneureus. Et autre dient en autre manière selonc ce k'il sunt défaillant des choses bonnes et k'il ont affection à eles. Car chascuns çou k'il désire le plus tient ke cou avoir soit se boneureuse vie, ensi k'uns veneres à chacier et uns fauconniers à voler de faucons. Et pour cou ke les gens sunt très-fortement meüt à ataindre le derraine fin, si covient ke les vies aient différence selonc le diverseté de le fin derraine. Ore a fins, en tant ke fins est, raisons de bien : car li fins de cascune chose est li biens de cele chose, si ke li biens de ceste fin emblers est le chose embler. Ore est biens dis en trois manières: li uns proufitables, li autres délitables, li tiers honestes et de ces trois biens li doi, c'est à savoir, li biens délitables et honestes, ont à droit raison de fin, car pour aus-meimes sunt ellisable et se nule autre chose n'en diust venir et le proufitable non. Car tousjours est proufis quis pour autre chose. Or dist-on que c'est honeste con ki est selonc raison, et à che s'ensieut délis et délis ki est contraires à honeste est li délis sensible dou cors. Dit est ke biens honestes est selonc raison : si devons savoir ke raison est double : car il est une raisons spéculative et une practike. Et selonc ces manières poons metre diverses fins en le vie humaine : car li un poursievent le vie délitable, liquele met le fin ens ès délis du cors : li autre en le vie cytaine, liquele met se fin ens ou bien de le raison practike, liquele est en l'usage des œvres de vertus moraus. Li autre en le vie spéculative, liquele met se fin ens ou bien de le raison spéculative, liqués est en le contemplation et l'entendement de le vérité des choses.

#### CHAPITRE II.

Cis capitles raconte les diverses opinions 1.

Savoir devons que li vie déliteuse ki met se fin ens ès délis dou cors, le met ens ès plus grans délis, si comme en boire et en mangier, par lesqués cascune persone est en vie et ens ou délit dou sentir, selonc l'œvre d'engenrer, par lequele li nature-commune del espesse est gardée en descendant dou père ou fil. Or véons ke cist délit sunt commun as gens et as bestes. Dont on tient les gens ki en ces délis communs as bestes metent lor sovrain désirier pour bestiaus, si con bestes, si con ciaus ki vie de beste ellisent. Se

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, Mor. à Nicom., I, 11, 10-14, et X, vi, 6-8.

dont li boneurtés des gens gist en tés délis nous poons dont dire ke les bestes sunt boneureuses ki de ces délis pueent1 le plus user. Mais se boneurtés est biens ki doit estre propres as gens et lor sovrains biens, il ne puet dont estre k'en ces délis corporeus soit li boneurtés des gens. Et li raisons pour quoi mout quident k'en teus délis gist bone eürtés, si est pour ce ke li prinche et li grant signeur ki au commun sanlent estre boneureus, si ayment mout ces délis et les poursieuwent. Dont on quide pour çou ke li grant signour les porsiewent, k'en iaus soit boneurtés. Aucun ki metent lor fin en le vie cytaine, il sanle ke honeurs soit boneurtés : as autres, vertus et li usages de li. Et ke honeurs sanle boneurtés est pour çou ke ce sanle li loiiers et li sovrains biens c'on puist rendre à celui ki bien et droiturierement œvre en le vie cytaine en maintenant droit et raison, et bienfaisant à son pooir à cascun. Et ke ce ne soit mie voirs apert, car nous disons ke boneurtés est uns biens propres dou boneureus, si ke ce ki est à li apartenant, ne de legier ne puet estre partis : et ce n'avient mie à honeurs; car honneurs si sanle mieus une œvre ki soit en l'onourant et en sen pooir k'en calui ki est honourés. Dont honneurs n'est mie en celui qui on le fait, mais en celui ki le fait, et boneurtés est en celui ki est boneureus. Et ce c'on dist communement quant aucuns fait aucun bien, k'il a fet sen honeur, est ensi à entendre ke cis a fait chose dont autres le doit honnorer. Car honours proprement, si con dit a esté, est œvre faite à autrui, dont on dist chis fait honor à autrui; et ceste honours est en l'onnourant, car de lui vient si con de celui ki l'oneur est faisant, ki de ceste honor est cause: et si dist-on k'aucuns quiert et ayme honeur et fait sen

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var : Peulent. (Ms Croy.)

honeur pour tant k'il le quiert 1 et aime et fait choses pour lesqueles il doit estre d'autrui honourés; et cele honeurs est en l'onouret, si comme en celui à qui on doit faire honneurs, et en l'onorant est honeurs si comme en celi ki fet honeur u obéissance à celui ki par ses œvres desiert k'autres l'onneurent. Et poroit estre honeurs tost tolue s'ele estoit en l'onnouret et boneurtés non. Boneurtés aussi si est uns biens ki est quis pour lui-meimes et nient pour autre; mais il est aucune autre chose mieudre d'onneur, pour lequele honeurs est quise si con vertus et bontés. Pour ce sanle honeurs quise que les gens aient premiers d'iaus meimes opinion qu'il soient bon et que li autre tex les croient. Car honneurs si est faires et moustrance de révérence en tiesmoignage de vertu. Et pour çou cil ki voelent estre honnouret désirent k'il le soient des sages ki droiturièrement sevent jugier des choses : et de ciaus aussi ki les connoissent voelent-il estre honouret pour ce ke mieus sevent jugier d'iaus k'estranges et quièrent estre honnouret en vertus pour lesqueles les gens devienent bon, et ensi sanle vertus mieudres k'oneurs : car honeurs est par vertu quise, dont il apert k'en honeur n'est mie bone eurtés. Et s'aucuns disoit ke li fins de le vie citaine soit plus vertus k'onneurs, par quoi vertus sanle boneürtés, n'esse mie voirs. Car boneurtés si est uns biens très-parfais et vertus non. Car aucune fie vertus est sans œvre, lequele œvre est perfections secunde, si con dit est, et est plus parfaite ke li habis, si ke nous véons des dormans k'il ont l'abit des vertus. Et si puet avenir qu'il n'overront jà selonc aucune vertut, si con li povres ki a l'abit de magnanimité et de magnificence n'overra jà selonc ces vertus. Plus vaut aussi

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var : Enquiert. (Ms Croy.)

et boneürtés ne soit mie tout un. Il avient aussi ke cil ki a l'abit de vertut a mout de meschief, si ke povretés, maladies, défaute de cors et d'amis; et tel nus ne tenroit pour boneüreus: par quoi il sanle ke vertus n'est mie boneürtés. K'en richeces ne soit mie boneürtés apert; car richeces si sunt aquises si con par force et par force les pert-on: mais boneürtés ki est li fins des œvres volentrieves des gens n'est mie tele. Encore bone eürtés est uns biens ki est quis por lui-meimes et non pour autre chose: mais richeces et deniers sunt quis pour el que pour eaus-meimes: si con pour honeur à avoir et délis et voloirs autres à poursiewir. et ensi ne sanle mie boneürtés estre en richeces: se boneürtés est en le vie contemplative u non mousterrons ci-après.

#### CHAPITRE III.

Cis capitles enquiert en général quel chose est boneurtés 4.

Nous devons aussi savoir ke selonc les diverses œvres et diverses ars, divers bien et autre sunt attendu. Car autres est li biens c'on atent de médecine et autre de bataille, et autres de charpenter; car del un est santés et del autre victoire, et del autre li maisons u li édifices qués k'il soit. Et s'on demande qués est li biens c'on quiert en cascune art, œvre u affaire, on puet dire ke c'est ce pourquoi toutes

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, Mor. à Nicom., I, IV, 1-8. Cfr. S. Thomas, Somme thiol., 1<sup>re</sup> s., 2<sup>e</sup> p. q. I, sqq.

les autres choses sunt faites en tel art u en tele œyre, si k'en médecine on fait tout pour santé, et en bataille pour avoir victore, et en l'œvre de charpenter pour le maison : et tés biens si est apelés fins. Car fins n'est autre chose ke ce pourquoi les autres choses sunt faites. Se dont aucune fins nos vient devant, à laquele toutes les choses ki par le vertu et œvres humaines sunt faites, sunt ordenées, cele fins sera li biens simplement qui quis est de toutes les œvres humaines. Et se pluiseur bien nos vienent, tant nos covient enquerre ke nos viegnons à aucun bien derrain, ki soit li derrains de tous. Et ensi con d'un fisicien en tant ke fisiciiens est, il est une fins, si con santés pour l'unité de son art et de se fisique. Ensi est-il une fins derraine des gens pour l'unité de la vie humaine : et ceste fins est apelés li biens humains des gens, lequel on tient à boneurtet. Et ensi veïr poons ke si ke bone eürtés est fins derraine, si est-ele très-parfaite. Et est à savoir ke troi ordene sunt de fin : il est une fins désirée ki tousjours pour autre chose est désirée, si con richeces et autre estrument, ki ne sunt désiret fors en tant qu'il sunt utle à le vie humaine, et ceste fins si est nient parfaite, quant toudis pour el ke pour li est quise. Une autre fins si est ki pour li est désirée et est parfaite; mais outre est à autre chose ordenée, ensi con virtus ki pour lui est désirée et autre en autre fin est ordenée, si k'en boneurté, en tant ke les gens par eles à avoir quident estre boneureus. Et puis ke li fins ki pour li est désirée et outre al autre ordenée est parfaite, si s'ensieut ke li tierce fins ki pour el ke pour li n'est désirée ne en autre ordenée soit très-parfaite; et s'il est uns biens tés cis est boneurtés. Et se pluseurs fins sunt parfaites, li plus parfaite sera li mieudre et li derraine. Dont por cou ke boneurtés est quise por li et toutes autres choses pour

boneurté, s'est-ele très-parfaite, très-bone et fins derraine de la vie humaine. Et de ce ke dit est s'ensieut ke bone eurtés est biens soufissans par li. Et ceci poroit-on entendre en deus manières, l'une ke cis biens parfais ki par li est soufissans soit teus k'il ne puist prendre engrangement, s'aucuns o teus biens li estoit ajoins, et checi affiert à Dieu, car quelconque bien on ajouste à Diu il n'est mie pour œ mieudres, ne n'engrangist se bontés, car nule chose n'est bone fors pour le saniant k'ele a à se bonté. En autre manière est dite soufissance par li, si con ce ki est seul, en tel manière que nient joint avec autre chose est soufissant par lui-meimes, en tant k'il contient tout ce de quoi li hons a à faire par nécessité. Et ensi bone eurtés a soufissance par li; car ele contient tout ce ki à gens est nécessaire en ceste vie humaine, ne mie tout ce ki poroit avenir : dont il puet mieudres devenir par aucun bien, s'il li est ajoins. Et n'est mie li désirs des gens pour cou hors de repos s'il n'ont canqu'il poroient avoir; car li désirs rieulés par raison, lequel il covient avoir, le boneureus n'est mie destourbés des choses ki ne sunt mie nécessaires, encor les puist-on avoir. Et c'est une des plus propres choses à boneürtet k'ele soit tele ke nient jointe avec autre soit par li ellisable. Et toutevoies se ele est jointe avec autre bien, con petis k'il soit, ele en est plus élisable; car par l'ajoustement de ce bien, li bontés de li est engrangie, et de tant k'aucune chose est mieudre, de tant est-ele plus ellisable.

# CHAPITRE IV.

Cis capitles enquiert en espécial le nature de boneürté 4.

A parfaitement avoir le connissance de boneurté nous covient savoir ke de cascune chose qui a propre œvre li biens de li si est en sen œvre, ensi con li biens dou vieleur, si est en l'œvre de vieler, et li biens dou poindeur est en l'œvre de poindre. Et ensi poons dire de toutes les ars et li raisons de ce si est par che ke li derrains biens de chascune chose si est li derraine perfections de celi. Or est li nature et li fourme des choses li première perfections, et li œvre le secunde : li hons par se fourme et se nature si est hons et vit; et pau vaurroit ses estres et se vie se n'estoient les œvres ki en vienent. Dont les œvres sunt perfections secunde et ensi apert ke li biens de cascune chose si doit estre quis en se derraine œvre. Et se on met aucune estrange fin, ce n'est fors en tant ke on puet cele chose ataindre par œvre u en faisant, si con li charpentiers fait le maison, et est se fins, u en usant, si con cis ki ens demeure. Se dont les gens ont aucunes propres œvres, il covient k'en ces propres œvres soit li derrains biens, liques biens iert li bone eurtés des gens. Et ke les gens aient aucune propre œvre poons moustrer, car ce meimes devons quidier ens ou tout ke nous trovons ens ès parties. Or véons ke les parties des gens ont propre œvre, si con li œil le veïr, li mains le taster, li bouche le goust, et ensi des autres parties : par

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, Mor. à Nicom., I, IV, 9-16. Cfr. S. Thomas, loc. cit. Li ars d'amour. — II.

quoi raisonablement poons quidier ke tous li cors ait aucme propre œvre et quele ele est poons ensi enquerre. Li propre œvre de cascune chose si est cele ki li est deute par sa nature et sa fourme; et le fourme des choses dist-on che ki donne le chose estre et le fait estre tele comme ele est. Or est li fourme des gens li ame, car li ame les fait estre che k'il sunt, et l'œvre del ame apielons-nous vivre, ne mie selonc ce ke vivre est l'estre de le chose vive, mais selonc ce ke vivres est 1 entendres pour aucune œvre de vie, ensi comme entendres, sentirs, dont il s'ensieut ke li boneurtés des gens soit en aucune œvre de vie. Et boneurtet prendons selonc ce ke c'est propre biens des gens, dont boneurtés n'iert mie selonc quelconque manière de vivre. Car une manière de vivre si est commune as gens et as plantes, et par ce poons veïr ke boneürté n'est mie en santet, en biauté ne en force de cors, car ces choses sunt aquises par le vie ke dite est. Après le vie nourissant et engrangant si vient li sentans, et ceste n'est mie propre as gens; car aussi l'ont li cheval et li buef et autres bestes. Dont en ceste n'iert mie li bone eurtés des gens et par ce en nule connissance des délis simples. Après le vie nourissant et engrangant et sentant, si vient li vie ki est ouvrans selonc raison: et ceste si est propre as gens, car par cesti sunt les gens mis en espesse et espécifiet et distincté envers les autres choses. Or est raisons u raisonable dite en deus manières, si con par deseure a estet dit; l'une ki est obéissans à raison et par li rieulée; l'autre si est raisonable selonc se nature; car ele a par li-meimes raison et entendement et ceste poissance del ame si est plus principaus; et par che ke boneürtés est li principaus biens des gens, il sanle k'ele

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var: Dist. (Ms Croy.)

soit plus en ce ki est raisonable de se nature, ke ce ki est raisonable par chéissance. Dont il sanle ke bone ettrés soit plus en le vie contemplative, lequele est selone le raison ki est raisonable selonc se nature, k'en le vie praticke, ki est selonc le raison obéissant, et en l'œvre de raison et d'entendement k'en l'œvre del appétit rieulé par raison, et ce iert dit plus plainement. Et si con dit est ke li œvre des gens si est œvre del ame, selonc ce k'ele a raison en li, u est obdissant à raison, li cevre dent des bones gens sera selonc ce c'on œvre bien selonc raison spéculative u practike : et li boneurtés sera selonc le milleur œvre de cas deus. Il covient anssi boneurtet estre durant et continuée tant comme il est possible en ceste vie; car une soule œvre bonne selone ce k'ele est nécessaire à boneurté, ne fait mie l'ome beneureus, nient plus k'uns biaus jours ne fait le printens. Dont il covient à che k'aueuns soit bons eureus k'il ait ovrés lonc tans œvres dont boneurtés vient et les œvres. Et ensi avons par che ke dit est ke boneurtés est covre de ame raisonable selonc vertut en vie longue et parfaite.

# CHAPITRE V.

Cis capitles muet une demande : Quel chose est cause de bonetirté? 4.

De boneurté se poroit aucun douter dont ele vient et de quele cause u s'ele vient de Dieu sans autre moyen, u les gens soient cause de li, u fortune u aventure. Par trois

ARISTOTE, Mor. à Nicom., I, vii, 1-10.

miens tout li autre bien humain devroient venir de fortune et ensi ciesseroit li estudes et li pensées ès œvres humaines. Car les choses ki par fortune avienent se conseille-on meut pau, et c'on ne se conseillast ne n'avisast seroit grans maus et grans péris; par quoi il sanle ke fortune n'est mie cause de boneurtet. Et selonc cou que dit a estet ke hone eurtés est œvre d'ame raisonable selonc vertut en vie longhe et parfaite, et ce ki est selone vertu est selone raison meüte par aucune cause divine : et fortune si est sans raison. Boneurtés dont n'iert mie par fortune, mais ele est par cause humaine plus prochaine et par cause divine premiers et principaument. Et à ceste boneurtet si pueent estre aucun bien conjoint, ens esqués fortune covre en aucune manière : et en teus biens n'est mie bonne eurtés principaument, mais aucun de ces biens sunt nécessaires al aournement de bonne eurté, si con est estre de bonne lignie, bel de cors et tex choses. Autre bien sunt si comme estrument, si con richeces: et pour teus biens ki par fortune avienent ne doit-on mie dire ke bonne eurtés vlegne par fortune : et pour cou ke les bestes n'œvrent mie œvres de vertu selonc raison, ne les tient-on mie pour boneureus: ne les enfans aussi pour le pau de eage k'il ont, n'ont-il mie plain usage de raison, par quoi il puissent ouvrer œvres de vertu et par lonc tans.

# CHAPITRE VI.

Cis capitles muet aucunes questions se on puet estre boneureus tant c'on vit, et si le boneurtés des enfans et des parens et les maleurtés font les mors plus bons eureus u non 4.

Pour çou ke nous véons ke mout de muances sont faites as gens, si ke nos véons k'il se muent de bien en mal et de mal en bien, l'une fle durement, l'autre petitement, l'autre moïenement, et ce puist avenir l'une fie en enfance, l'autre en jouenece, et l'autre en viellesse; ensi comme il avient d'aucun ki en enfance et en jouenece ara grant habondance de biens de fortune et en viellece sera povres et n'aura si con riens, si comme il avint dou roi Priant de Troies, s'aucuns puet estre dis bons eureus tant ke il vit, u il covient atendre se mort par quoi on sache coment il finera, ançois c'on le puist jugier bon eureus est doutance; dont uns sages dist : « Ne loe nului en sa vie, car tu ne sés quele fin il ara. » Et il sanle ke nus sages ne tenroit celui à boneureus ki conbien k'il eüst eüt biens de fortune, fust en richeces u en amis u en autres biens et il les perdist, si con de ce roi Priant ki fu si grans sires, si comme on dist et puis fu très-povres, nus ne le tient por boneureus. Dont il sanle c'on nului ne doit tenir pour boneureus devant sa mort, car tant k'il vit est-il en péril de pierdre çou k'il a. Et quant mors est, adont a tous les péris de maus et de fortune passés, si ke dont n'est point de doutance de se boneurté,

ARISTOTE, Mor. à Nicom., I, VII, 11-16.

et dont primes en puet-on rendre sentence véritable. Et qu'il coviegne atendre le fin et le mort des gens ançois c'on le puist tenir pour bon eureus ne sanle mie voirs : car dont sauleroit li hons bons eureus quant il morroit: et mors si est li plus grans défaute ke les gens aient et bieneuretés est souvraine perfections : et est ossi si con dit est bone eurtés œvre, et nous ne véons mie ke li mort aient aucune œvre. Et n'entendons mie à parler de le boneürté de la vie pardurable c'on ara en paradis mais de le bone eurté de cest siècle. Et s'aucuns voloit dire pour çou que li mort sanlent fors des perius de fortune, si doit-on à le mort jugier le boneurtet, ne sanle mie raison : li vif si ont différence as mors ens ou sentir, car li vif si sentent et li mort non. Or avient aucune fie as vis k'il ont maus et biens et si ne les sentent mie, et si k'aucuns est diffamés à tort et si ne le set mie, si enfant sunt ocis u si bien sunt tolut; pour tele raison sunt-il ke au mort puist biens et maus avenir encore ne le sence-il, ensi k'onneurs et deshoneurs. Ensi ke quant uns mors est loés, et on a grant mémore de li. Et déshoneur fait-on quant on pent u traine un mort u on l'art et le vente-on au vent. Et ossi se lor enfant u neveut sunt malvais et si aient dou mal assés. Et ensi sanle ke li mort ne sunt mie hors des péris de fortune : dont on poroit dire ke les gens ossi en le mort u après sunt infortuné u nient boneureus. Et checi a ossi doutance se li boneurtés des enfans u d'aucuns prochains parens d'aucun mort u li infortunes fait li boneurté dou mort plus grande u plus petite u le face maleureus; car mout voit-on de muance entre les pères et les enfans et les parens. Car teus est bons et vit boneureusement et est riches, qui enfant sont povre et maleureus et ceste doutance est par l'autre solue. Et encor sanle ce rainable chose k'il covient regarder à le fin de le

vie et adont dire aucun bien eureus, ne mie pour çou k'il adont le soit, mais pour ce ke devant l'estoit quant il vivoit, si n'esce mie voirs; mais ce sanle desrainable, ke quant il est bien eureus c'on ne puet mie dire de lui vraiement qu'il soit bien eureus, mais après quant mors est on puet dire vraiement k'il fu boneureus. Or dépent li vérités de le chose passée de le vérité de le chose présente, pour ce puet-on dire par vérité k'il fu ier jours par le présence dou jour ki ier fu. Se dont d'aucun mort nos poons dire k'il fu boneüreus che n'iert fors pour tant ke quant il vivoit, il estoit bon eureus. Dont il sanle k'à son vivant on pooit dire k'il estoit bons eureus. Et por ce ke molt de gens meteient boneurté ens ès biens de fortune, ki sunt molt muable et changable, si ne voloient-il dire ke nus fust bon eureus dusk'adont ke si péril estoient passet : car boneurtés ne sanle mie chose de legier muable.

# CHAPITRE VII.

Cis capitles aprent à respondre à la demande faite 1.

Se le vérité de le demande faite volons savoir, regarder nos covient ke boneurtés si est en ouvrer vertueusement. Et li bien de defors ki sunt desous fortune si sunt après apertenant à boneurté u si con aournement de li, u si comme estrument. Et pour ce en jugant aucun boneureus

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, *Mor. à Nicom.*, I, viii, 1-11. C'est une paraphrase de ce chapitre, dans laquelle on a fondu le chap. ix du 1. VI de la *Politique* d'Aristote.

u maleureus nous ne devons mie ensiwir fortune. Car li biens u li maus des gens ki doit estre par raison jugiés n'est mie principaument ens ès biens de fortune: mais en le vie humaine en a-on mestier, si con de ce ki sunt ensi comme estrument; mais les œvres vertueuses sunt principaus et ont signerie par quoi on soit dis pour cles boneüreus. Dont principaument on dist boneüreus pour les œvres de vertut. En contraire manière les œvres vicieuses et des visces ont principaument signerie en contraire, c'est en le maleurté. En tel manière ke cis est drois et vrais maleureus ki œvres malicieuses i maintient et œvre. Et ke les œvres vertueuses soient principaus en boneurtet, nos moustre bien ce c'on dist, ke boneurtés est durans et parmanans. Car entre les choses humaines riens n'est si durans con sunt les œvres vertueuses et che apert : car li bien de defors et de dedens ki au cors apertienent pour ce k'il sunt matérieus et corporel, si sunt-il selonc eaus-meimes sougit as muances, et che ki apertient al ame s'il est par aventure et ne mie selonc li, dont mains est sougit as muances. Et des choses ki apertienent al ame humaine, les unes apertienent purement al entendement, si con les sciences, les autres as œvres de le vie active, si con les vertus. Et de ces deus les vertus sunt plus durans et fermes en nous ke les sciences, tant comme al usage. Car si sovent ne vient mie devant li usages des sciences con des œvres de vertut. Car tousjours et continuement nos vienent devant les choses enqueles il nos covient ouvrer selonc vertut u encontre vertut, si con li usages de boires et de mangiers, li compaignie de femes, les paroles des gens ensanle, et autres choses sanlans. Dont il covient ke li habis des vertus soit

<sup>1</sup> Var ; Vicienses. (Ms Croy.)

plus fermes ens ès gens ke li habis des sciences, et entre les vertus celes ki sunt plus honorables sunt plus durans u pour cou k'eles sunt grans, u pour ce c'on œvre plus communement 1 à ce c'on puist vivre selonc eles. Et li une des causes pourquoi les gens n'oublient mie à estre vertueus, si est pour çou k'en œvres vertueuses, il sunt continuement en œvre et en exercise. L'autre si est pour cou ke vertus principanment est enclinance del appétit, lequele par oubliance n'est mie tolue. Et pour çou ke les œvres de vertus sunt plus durans et demorans k'autres, s'on met en eles boneurtet principaument, il s'ensieut li response à le demande ki faite est; et c'est ke boneurtés sera selonc toute le vie des gens, si con n'iert mie hui boneureus et demain maleureus et puis lendemain arière boneureus, selonc les diverses muances des avenues, quar cis ki a l'abit parfait tousjours puet ouvrer selonc tel abit et plus continuelment que nus autres. Or a li bons eureus parfaite vertet, si con dit est descure : dont il s'ensieut k'il pora tonsjours u plus continuelment ouvrer ke nus autres en le vie active et ouvrant, lequele est selonc vertu, et avoir spéculation en le vie contemplative. Et ens ès biens de fortune ki après ces autres biens apertienent à boneurté, si con dit est, s'ara et mainterra en tous très-bien et très-sagement, si con cis ki est vraiement bons: et pour ce k'à bien et à vertu apertient bien à soufrir et porter les fortunes et les aventures, si ne se délait li boneureus pour nule muance de fortune d'ouvrer vertueusement. Car con mout de bien et de mal avienent as gens selone fortune, dont li un sunt grant, li autre petit, chose est aperte ke les petites prospérités ne les petites infortunes ne le muent mie de boneurté

<sup>1</sup> Var : Continuelment. (Ma Croy.)

en maleurté. Et se ces fortunes sunt pluseurs u grandes, u eles seront bonnes u malvaises : se bones sunt, eles aideront à ce ke li vie soit plus bone eureuse : car si con ditest boneurtés a à faire des biens de fortune, si con d'estrumens pour œvrer vertueusement, u si comme aournement de li. Car de toutes parts n'est mie bone eurtés ki lais est et de despite figue : et à boneurté, ki doit estre parfais estas, ne doit nule perfections d'estat falir. Et se ces fortunes sunt pluiseurs et males, bien est voirs k'il destourbent le boneüreus defors et muevent dedens : car par dedens li font aucune tristece et defors l'enpechent aucune fle d'ouvrer vertueusement, et ne sunt mie toutes voies par tés fortunes toutes les œvres vertueuses tolues, car ens ès maises fortunes li vertus dou boneureus bien œvre en tant k'il soustient moult et grandes males fortunes, ne mie pour cou k'il soustiegne et suefre aucune doleur et tristece nient desrainable, il œvre vertueusement, mais pour ce ke vighereusement et con magnanimes et de grant corage il ne suefre mie, ke li raisons, ses entendemens et se vertus soit par tés males fortunes sousmise, si ke tristece derrainable ait et laisse pour ce à ouvrer vertueusement et ensi resplendist en teus fortunes li biens de vertut don boneureus. Il sanle k'aucune muance puist estre faite au vertueus ki de tot en tout l'oste de boneurté, en tant k'ele l'oste de tout en tout d'ouvrer vertueusement, si ke quant les gens devienent hors dou sens u frenetike. Et à ce puet-on dire ke con boneurtés ne soit quise fors k'en le vie humaine ki est selonc raison, quant li usages de raison défaut et tes vie ausi : dont li estas dou hors dou sens u de foursenerie doit estre tenus tant comme à le vie humaine pour estat de mort, car adont est-on mort tant k'à la vie humaine ki doit estre selonc raison : et pour ce doit ce estre uns meimes

jugemens de chiaus ki ont estet en ouvrer vertueusement jusques à le foursenerie, et de chiaus ki i ont esté jusk'à la mort. Et pour cou ke les œvres de vertut ont signerie en boneürtet et sunt principaus, si ne poons mie dire ke pour les males fortunes ki as gens avienent ke s'il sunt boneüreus k'il devienent maleureus, ne le converse aussi. Dont nous poons aussi raisonablement dou boneureus quidier pour le vertu parfaite k'il a et k'il est vraiement bons et sages, k'il n'œvre se selonc ce non ke raisons aporte et suefre les males fortunes avenaument, et œvre des fortunes soient bonnes u males, selonc ce c'on d'eles puet mieus ouvrer. Et s'il ne fait œvres sanlans en bonnes fortunes et en males si fait-il toutes voies les mieudres k'il puet selonc tele matère, si ke tousjours vertueusement œvre, dont il remaint boneüreus, et li maleüreus vicieus, jà pour bonnes fortunes, boneüreus ne sera, car d'eles tousjours mal usera ne bien n'en saroit faire. Et ensi poons veïr ke li boneüreus n'est mie legièrement mués de boneurté en maleurté ne par quelconques males fortunes, mais par pluiseurs et grandes ki d'ouvrer vertueusement les rostent, et s'ensi est fais maleureus de legier ne devenra arière bons eureus, mais en mout de tens ouquel il ait l'usage des œvres vertueuses et le recourier des biens de fortune. Et ensi poons dire celui boneureus ki cevre selonc vertut parfaite par lonc tans et a soufissaument des biens de fortune pour ouvrér vertueusement : et cechi sanle k'il soufisse à ce c'on tiegne aucun pour boneureus en ceste vie : mès se boneurté prendre volons selonc le milleur estat k'ele puet estre, nous devons ajouster k'il soit venkans tous les maus par toute se vie et k'il meure ens ou milleur estat que raisons le suefre, et checi si est à boneurtet ajoustet; pour çou ke bonne eurtés est fins derraine, si doit à li apertenir tout ce ki est parfait. et très-bon. Dont il sanle k'après le vie on puet plus parfaitement les gens boneüreus jugier, quant il ont en tout che k'à boneüreé apertient, k'en le vie, jà soit ce chose k'en le vie on puist vraiement dire k'il sunt boneüreus. Et pour çou c'on puet en ceste vie malement ataindre les diverses condicions ki à bieneürté apertienent pour les diverses muances ki sunt en le vie humaine, si ne sanle mie k'en ceste vie on puist avoir parfaite boneürté. Et con nous désirons naturalment parfaite boneürté et désirs naturés ne soit mie en vain, nous poons rainablement quidier k'après ceste vie as gens est dute parfaite boneürtés.

# CHAPITRE VIII.

Cis capitles met le response à le secunde doutance 4.

Ensi par ce ke dit est poons veïr le response à le doutance se li bonne fortune u male des parens u des amis d'aucum mort fait point de muance en le boneürtet dou mort; car dit est par devant ke les petites muances ki as gens meimes sunt faites ne muent lor boneürté; mout mains dont les muent les avenues des amis et des parens. Et bien est voirs ke les bonnes fortunes des amis vis si aiwent à le vie boneüreuse; et se les males doient grever il covient k'eles soient grandes et pluiseurs et non petites, et teles ke pooir aient le vie humaine de muer. Et ensi redondent à et

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristote, Mor. à Nicom., I, ix, 1-6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Var: Aieuwent. (Ms Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Var : Le ms Croy porte redousent.

resortissent les fortunes des amis vis del un al autre, et ke plus sunt ami et prochain, tant plus les touche: mais tant k'as mors fet che ci pau de différence, car li mort sunt hors de ceste présente vie de qui bieneûrté nos enquerons. Or n'ataindent à ceste vie li mort fors en tant k'il sont en le mémore des gens. Dont en tel manière sunt li mort as vis, selonc le regart de ceste vie con che ki fait est maintenant à che c'on fist jadis et c'on ore raconte. Et chose apierte si est se li mal passé sunt devant aucun recordé et en aucune manière à lui apertiegnent par l'affection qu'il i a et ensi comme à lui les trait, si n'est mie pour çou se condicions muée ke s'il estoit boneureus, ke pour çou il soit maleureus, et molt mains dont les fortunes males u bones mueront le condition et l'estat dou mort, par quoi se boneureus fu en se vie, après il deviegne maleureus. Et s'aucune chose au mort redonde et resortist des choses c'on fait en cest siècle, cele est petite et fraile; dont le conditions de mort n'a pooir de muer ke de boneureus face maleureus et le converse. Et jà soit che chose k'en aucune manière li bien u li mal des amis vis redoignent 1 et resortissent à mors, ne mie en eaus-meimes, mais selonc ce k'il vivent en le mémoire des gens; en tel manière que li mémore et li gloire des gens est plus grans et plus glorieuse u mains selonc les œvres et les fortunes des amis et parens vis, tel chose ki sans plus est en le mémore des gens est mout petite et fraile.

<sup>1</sup> Var : Redongent. (Ms Croy.)

# CHAPITRE IX.

Cis capitles devise qués biens boneurtés est, u losble 4 u honorable 2.

Pour ce ke boneurtés est biens et des biens li uns est loables et li autres honorables, si affiert à savoir qués biens bieneurtés est, u loables u honorables. Savoir devons ke honeurs et loenge ne sunt mie un, ains i a double différence; l'une si est prise selonc ce en quoi honeurs est et loenge, et ensi est en plus et plus général honeurs ke ne soit loenge; car honeurs est aussi k'uns tiesmoignages d'aukune excellence, kant autrui vos raconte le bien ki en autrui est, soit ce c'on le face par paroles u par fais : ensi ke s'aucuns se liève contre aucun, u c'on s'agenoille devant lui et tele honeur nomment aucune fie aukunes gens loenge, Mais comment c'on le nomme pour aucunes gens mieus faire entendre cou c'on lor vieut faire connissaule, si est toutevoie ceste loenge prise si con pour honor et simple excellence, ensi comme aucune escriture dist de Nostre Signeur: « Sire, à ti doit-on loenge et honeur. » Mais loenge si est sans plus en paroles, ensi ke s'on loe aucun de ce k'il est justes, u larges, u atemprés, u tes choses. En autres manières ont honeurs et loenge différence, selonc chiaus asqués on fait honeur et loenge, l'une et l'autre faiton por aucune excellense. Or est excellense en deus manières, l'une ki est simplement et selonc li, si comme excel-

<sup>4</sup> Var : Lotal. (Ms Croy.)

<sup>\*</sup> Aristote, Mor. à Nicom., I, x, 1-8.

lence de Dieu et des choses divines et des choses parfaites; et selonc tel excellence est faite honneurs; l'autre excellence si est selonc l'ordene à aucune fin, ensi con li excellence d'aucune vertut k'aucuns a, et selonc cesti est loenge. Et ke loenge si soit en ordene à aucune fin apert. Nous véons ke les gens si sunt loet et pour le vertut del ame et pour le vertut dou cors : selonc le vertut del ame, est aucuns loés, ki a aucune vertut, si con li justes et li larges et kiconques est bons selonc quelconque vertut. Et ossi li vertus est loée et c'est pour autre chose et en ordene à autre, car c'est pour les œvres et pour les fais. Car pour ce est loés li vertueus et li viertus ke ele est ordenée à œvre vertueuse. Selonc vertut de cors est-on ausi loet, si con cil ki sunt fort à combatre, u legier à courre, mès ce n'est mie simplement selonc ce c'on les a, car pour bien et pour mal se puet-on combattre et courre. Mais on est loés selonc ce ke ces vertus sunt ordenées à aucun bien et à vertu, si k'adont fait li force et li bataille à loer quant ele est pour bien et vertut. Et ensi apert ke loenge si est selonc ordene à autre chose. Et s'aucune chose estoit simplement selonc li loable et ne mie en regart et en ordene à autre chose, il s'ensivroit k'en toutes choses une meime chose fust loable, que faus est. Car ki à Dieu et à ses angeles feroit tes loenges k'à gens, ce seroit ruderie et anerie, ensi ke nos loissiens 1 Dieu de ce k'il n'est mie incontinens et nient peureus, u tes choses. Et ce avient pour ce ke loenge si est selonc ordene à autre chose, si con dit est; et pour cou ke loenge si est des choses cui bontés est regardée en ordene à autre chose, et les très-bonnes ne sunt mie ordenées à autres, mais les autres à très-bonnes, si poons dire ke de très-bonne chose n'est mie loenge, mais aucune chose

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var : Louwissiens. (Ms Croy.)

mieudre de loenge, si con honeurs. Et pourquoi honeurs est mieudre de loenge si est car loenge si est pour l'excellence de le chose cui bontés est en ordene à autre. Et honeurs si est pour l'excellence de le chose, selonc ce k'en li ele a tous les biens sans regart à autre et est parfaite. Et k'aucune chose soit mieudre de loenge veïr poons par çou ke nous disons de Dieu et de ses sains. Car quant grant chose en volons dire, si disons k'il sont beneoit et boneūreus, si ke ce soit plus grant chose ke loenge, et ensi poons dire dou nombre des bonnes gens et des très-bons k'il sunt boneureus et ke boneurtés soit mieudre de loenge et puiske bieneurtés n'est biens loables, il covient k'il soit honerables, si con Dieus ki est cause et commencemens de tous. Or est boneurtés commencemens de tous les biens et œvres humaines, car toutes gens cou k'il œvrent por li le font. Or a fins ens ès choses ouvrables et désirables raison et sanlant de commencement, car par le fin prent-on le raison et le regart des choses ki sunt à le fin et met li fins ausi k'une nécessitet as choses ki sunt à cele fin. Et puisque boneürtés est commencemens des bonnes œvres humaines, boneurtés sera dont mise entre les biens honerables si con commencemens honerables.

# CHAPITRE X.

Cis capitles moustre de quel vertu boneurtés est œvre .

Il a esté dit par deseure ke boneürtés est œvre de vertut. si afiert à enquerre de quele vertut ele est œvre; savoir devons ke con boneurtés soit œvre de vertut, rainable chose sanle k'ele soit œvre selonc le milleur vertut : car dit a esté ke boneürtés est li mieudre chose ki soit entre les biens humains et k'ele est fins de tous. Et pour çou ke li milleurs œvre vient de le mieudre chose et poissance, il s'ensieut ke li milleurs œvre des gens viegne de le milleur chose et poissance qui est en aus, et c'est li entendemens. Dont puiske li boneurtés est li mieudre ævre ki soit en gens, et li entendemens le mieudre chose u poissance u vertus, il s'ensiut ke boneürtés est œvre de vertut entendable et d'entendement. Et ke li entendemens soit le mieudre chose qui soit ens ès gens n'est mie propre de chi à démoustrer, ains le devons supposer, et non pour quant aukun signe i poons metre, dont aucune fois nos viegne, ke ce soit voirs che ke dit en est. Nous poons veïr ke li entendemens a signerie sor l'appétit sensible et le courchant et le désirant, ensi con li pères sour l'enfant, ki aucune fie obeïst à ses commandemens et aucune fie non. Et li entendemens aussi signourist sour les membres dou cors, si con li sires sour les siers ki au comandement dou signour obéissent. Ensi li membres

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ce chapitre est la glose théologique d'Aristote, Mor. à Nicom., I, IV, 9-16 et xI, 1-20; X, vI, 1-7.

ens ès œvres de raison obéissent al entendement sans contredit. Li entendemens aussi entre les choses ki sunt ens ès gens a sans plus le connissance de très-bonnes choses et divines, si comme est de Dieu et de ses angeles. Il est aussi en aucune manière divins u li plus divine chose ki soit ens ès gens pour le plus grant sanlant k'il a as choses divines que les autres choses ki ens ès gens soient, pour ce ke son œvre n'est mie œvre de cors. Dit a esté par deseure ke del entendement vienent deus œvres : l'une spéculative, selonc lequele les sciences sunt et sapience; l'autre practike, selonc lequele on est prudent; ke boneürtés soit œvre d'entendement selonc se propre œvre ki est sapience, en tant ke sapience dist et comprent en li les premiers principes par lesqués les sciences sunt démoustrées et les sciences aussi, sanle covignable et concordant à ce que dit est par deseure et à véritet; et ce puet-on moustrer par pluiseurs raisons: l'une si dit a esté par deseure ke boneürtés est li mieudre œvre; et entre les œvres humaines li spéculations de le vérité des choses est li mieudre; dont il s'ensieut ke boneurtés est œvre de spéculation et en spéculations gist boneurtés. Et ke spéculations soit li mieudre œvre humaine apert, premiers kar c'est œvre d'entendement ki est li mieudre chose ki soit ès gens, si con dit est; après pour ce k'ele connoist les très-bonnes choses et très-nobles, si con les milleurs choses entendables et divines, et tele œvre si est très-bonne. Dont en tele contemplations et spéculations sera parfaite boneurtés humaine. Il a ensi esté dit ke bone eurtés est continuée et plus demorans ke nule autre œvre. Et entre les œvres humaines li plus continuée est spéculations de vérité. Et li raisons porquoi, si est car li descontinuance des œvres si vient pour le labeur que nos ne poons mie continuelment soufrir, pour le défaute et le foiblece dou

cors, liqués se remue tousjours et se change de se naturele disposition. Et pour cou ke li entendemens mains use du cors, car sans plus en a à faire pour le fantasie, si a en sen œvre mains de labeur, dont s'œvre est mains discontinuée. Et ensi apert ke boneurtés est spéculations de vérité. La tierche raison si est, puisque boneurtés, si con a esté dit, doit avoir en li tous les biens, chose apierte si est ke délectations très-grande li est ajointe. Mais entre les œvres de vertu li contemplations de vérité et de sapience est li plus délitable, si con cil ki assaiet l'ont le tiesmoignent, et se sont cil délit mervilleus et pur et ferme : pur sunt et net, car il sunt des choses ki muer ne se pueent et nient matérieles. Et cis ki se délite ens ès choses matérieles et muables sovent nient purté d'affection a et de cuer, pour çou k'il est de povres choses et basses sovent ensonniés. Et cil ki se délite ens ès choses muables ne puet avoir ferme délectation, car la chose muée u corrumpue, ki le délit faisoit, et li délis faut; dont sovent tristece vient. Mervilleus sunt cil délit: car li communs peules ki ne se délite fors en choses muables et matérieles, ki assayet ne les a, d'eles se merveille.

# CHAPITRE XI.

Cis capitles prueve encore ke les délectations spiritueles <sup>4</sup> sont plus grandes ke les korporeles <sup>2</sup>.

Ke les délectations spiritueles ki vienent del entendement soient plus grandes ke les corporeles puet-on encore

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var: Spiritueuses. (Ms Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cfr. S. Thomas, Somme theol., 1° s., 2° p., q. xxxi, art. 5 et 6,

metre raisons. Si con dit a estet, délis si vient de le chose covignable ki a estet seuwe u conneue. Se dont nos comparons les délis entendables as délis corporeus, selone ce ke nous nos délitons en connissance, ensi comme en le connissance de sens et en le connissance del entendement, n'est mie doute ke plus grandes ne soient les délectations del entendement ke les corporés : mout plus se délitent les gens en ce k'il connoissent par l'entendement k'en ce k'il connoissent par le sens. Car la connissance entendable est plus parfaite et plus connoist-on par lui. Car li entendemens plus se retourne sour li-meimes et ses œvres ke li sens ne facent. Li connissance aussi del entendement est plus amée ke li corporele. Il n'est nus ki mieus ne volroit avoir perdut le veue corporele ke le veue spirituele en tele manière ke les bestes en défaillent u li sot. Se nous conparons aussi les délis corporeus et spiritueus ensanle, selonc eausmeimes et simplement à parler, li spirituel sunt plus grant selonc trois choses c'on quiert à délit, c'est li biens, ki est conjoins, cis à qui il est conjoins et li conjonctions. Li biens spiritués est plus grans que li corporés; et de ce avons signe, car les gens de très-grans délis corporés se tienent pour çou k'il ne pergent honeur, liqués est biens entendables. Li partie aussi entendable est plus noble et plus connissant ke ne soit li partie sentans. Li conjunctions aussi del entendement à le chose entendue est plus enterine et plus parfaite et plus ferme, que cele dou sens as choses senties; plus enterine est, car li sens si sentent les accidens

et Aristote, Mor. à Nicom., Mor. à Emdème, et Gr. Morale, dans les divers endroits où se trouvent exposées la théorie du bonheur et celle du plaisir; le compilateur a confondu toutes les sources de son travail, à ce point qu'il serait presque impossible de les citer isolément. de desors des choses, si con le chaut, le froit, le coleur, ki sunt accident des choses senties : mais li entendemens passe jusques al essense et les sustantieles choses des choses k'il connoist. Et encore soient li délit spirituel plus grant ke li corporel, si sunt toutevoies tant comme au commun des gens, li délit corporel plus grans pour trois choses : premiers, pour ce ke les choses sensibles lor sont plus conneutes ke les entendables; li seconde, pour ce ke con délis sensibles soit passions d'appétit sensible il est fais par aucune transmutation et muance corporele, lequele durement est sentie, laquele chose n'avient mie ens délis spiritueus, se ce n'est par une manière de redondement del appétit souvrain, ki est volentés, ens ou desoustrain, liqués est appétis sensibles. La tierche chose si est pour ce ke li délit corporel sunt désiret, si con médicines encontre les défautes corporeles et les annois desqués tristece vient : dont li délit corporel à ces tristeces sourvenant sunt plus sentit et ensi plus désiret ke ne soient li délit spirituel ki n'ent nule tristece à eaus contraire, si con deseure a esté dit. Des délis aussi corporeus devons jenquerre liquel sunt plus grant : si devons savoir ke cascune chose en tant k'ele est amée est faite délitable. Or sunt li sens amet par deus choses : c'est par le connissance c'on a par eaus et par l'utilité ki d'iaus vient. Et selonc ces deus manières sunt li délectations des sens. Et pour cou ke comprendre le connissance d'aucune chose, si comme aucun bien est propre as gens, pour che li premier délit des sens, ki sunt selonc connissance, sunt propres as gens; mais li délit des sens ki sunt amet en tant k'il pourfitent sunt commun as bestes et as gens. Se dont nos parlons des délectations des sens qui sunt par connissance, chose apierte dont si est, ke selone le veïr est plus grans délis ke selone nul des autres sens. Car selonc celui avons-nous le connissance de plus de choses; mais si nous parlons de délis de sens ki sunt par proufit et utilitet, ensi est li plus grans délis selonc le taster; car nous prendons l'utilité de sens selonc l'ordene k'il ont à sauvement de le nature des bestes et à ceste utilité sunt plus près les choses délitables selonc le tast. Car li tast connoist les choses desqueles les bestes sunt faites, ensi con chaut et froit, sec et moiste, dont selonc ce li délit du tast sunt plus grant, si ke cil ki sunt plus près de le fin pourquoi li sens sunt. Et pour cou les bestes ki n'ont les délis de sens fors pour le raison de proufit et d'utilitet, ne se délitent mie selonc les autres seus, se ce n'est en l'ordene k'il ont ou sens de taster. Li chien ne se délitent mie en l'odeur dou lièvre ne li lyons en le vois du buef, mais ou mangier u pour le mangier, dont il béent à avoir le goust, et ensi tast, si con deseure est dit. Con dont li délectations dou tast soit très-grande par le raison del utilitet, et cele dou veïr par le raison de le connissance, ki compere l'une al autre, il trovera simplement les délis dou tast plus grans que chiaus dou veïr, selonc ce ke li veïrs se tient dedens les tiermes des délis sensibles. Et li raisons si est pour ce ke ce ki est plus naturel en chascune chose est plus grans ke che ki mains l'est, et tel sunt li délis dou tast, asqués les concupiscences natureles sunt ordenées; car plus nos est naturele le warde de nos, que nos avons par le tast, que li connissance des choses ke nos avons par le veïr. Mais se nos prendons les délis dou veïr selonc ce que li veïrs siert al entendement, ensi sunt li délit dou veïr plus grant, selonc le raison, ke li délit entendable sunt plus grant ke li corporel, car pluiseurs manières de coses nos font connissables et autre encore. Tant con pour l'entendement s'est délis del oïr plus grans des autres, car li oïe est portel del

entendement. Car ki ne veroit et oroit, mout plus poroit aprendre des choses entendables ke cis ki n'oroit et veroit 1. Et devons savoir ke spéculations de véritet est en deus manières, l'une en enquerre le véritet des choses, l'autre en le contemplation et ou remirer le véritet jà enquise et conneute : et ceste est plus parfaite, car ele est termes et fins del autre manière et del enqueste. Dont il a plus grant délit en le contemplation et considérison et ou remirer le vérité de le chose jà conneute k'en l'enqueste de celi. Dont il avient que plus délitablement vivent ensanle cil ki ont et sevent parfaitement le vérité d'aucune chose, que cil ki encore l'enquèrent. Dont parfaite boneurtés est mieus selonc l'espéculation et le remirer de le vérité jà conneute k'en l'enqueste de celi 2. Vins et sons de musike esleechent le cuer, mais deseure psaltere et viele fait li désirs de sapience douce mélodie 3.

# CHAPITRE XII.

Cis capitles moustre le quarte raison pourquoi li délit spirituel sont plus grant des corporeus 4.

Après poons metre le quarte raison pourquoi li délit spirituel sunt plus grant ke li corporel. Dit a esté ke boneür-

- 1 ARISTOTE, Mor. à Nicom., III, x1, passim.
- <sup>2</sup> C'est encore à Aristote (*Mor. à Nicom.*, X, vii, 1-3, qu'est empruntée cette assertion qu'on pourrait contester; car, ainsi que le fait observer M. Barthélemy Saint-Hilaire dans une note de sa traduction, *codem loco*: « l'acquisition de la science cause peut-être encore plus de jouissance à l'esprit que la science elle-même.

Eccli., xL, 20, 21.

<sup>4</sup> Акіsтотв, Mor. à Nicom., X, vii, 4-9. — Се chapitre est calqué

tés est soufissans par li et tele soufissance par li est plus trovée en œvre de spéculation k'en autre. Car tant comme à celi on n'a mestier fors des choses ki nécessaires sunt à la vie humaine. De ces choses ont mestier toutes gens, et se cil ki sunt ouvrant selonc vie active u practike et vertus moraus avoient ces choses, si lor faurroient encore autres. Car li justes, si con dit est deseure, à ce k'il puisse faire l'œvre ki à lui apiertient, a mestier de ciaus envers lesqués il œvre justement, et s'a mestier de ciaus par lesqués il puist justice faire là ù il covient sovent plenté de gent. Li larges aussi si a mestier d'avoir s'il doit donner largement; et ensi ès autres vertus moraus. Ensi n'est-il mie en spéculation. Car li sages spéculatis et se tous seus est, avoir puet contemplation de le vérité des choses; car ele est œvre ki est dedens les gens et n'ist point fors : et tant k'aucuns est plus parfais en sapience, puet-il mieus seus connoistre le vérité des choses et avoir spéculation d'eles. Et n'est mie à entendre ke compaignie ne li aïwe, car doi ensamble et mieus ovrer et mieus pueent entendre. Dont mieus est au sage k'il ait aidans et compaignons ke non; car tele chose voit uns ki à plus sage ne vient mie devant. Et ja soit-ce chose ke li sages puist estre et soit par autrui aidiés, s'a-il mains à faire de compaignie ke nus autres, et par lui mieus se soufist à se propre œvre à faire : dont il apert k'en l'œvre de sapience est mieus bieneurtés. Li cinkisme raisons si est : dit a esté ke bieneurtés est pour li ellisable, et se jà autre chose de li ne deüst venir, ne n'est mie pour autre chose ellute, mais autre chose ellist-on pour li, et checi trueve-on mieus en spéculation de vérité et en

sur l'admirable passage d'Aristote que nous indiquous, mais il est ici beaucoup plus développé que dans la *Morale à Nicomague*. Of: même ouvrage, I, IV, in fine, et VI, x, 6.

sapience, car ele est pour li-meismes ellute, amée et désirée, et nient pour autre chose k'avenir l'en puist ne acroistre. Riens les gens n'aquièrent ne ne s'acroissent par l'espéculation de le vérité des choses, fors le contemplation d'elles et le connissance, et ce n'est mie petis aquès se nous bien i prendons warde, quant par con nous parfaisons et faisons parfaite le milleur partie ki soit en nous, et selonc li soions ouvrant et aions délit. Comment poons dire ke nous aions conquest et proufist, se nos somes selone no desoustraine partie ovrant et délitant, si ke selone le sensible, et nos tenrons à perdut çou que nos faisons selone no milleur partie? Se nous tenons à conquest ke nous parfaisons le veïr et l'oïr et les autres sens, quant selonc iaus sommes sentans et avons délit, mout plus devons tenir à conquest quant no milleur partie parfaisons, si con nostre entendement. Mais en autres œvres aquièrent tousjours les gens sans lor œvres aucune chose plus ou mains, ensi comme honeurs, grasces, loenges; et ce n'a mie li sages par spéculation, se ce n'est en tant con le vérité conneute connissaule le fet avant as autres : et ce chi est par aventure et si apiertienent as œvres de defors. Dont il s'ensieut ke bone eurtés est mieus en œvre de spéculation k'en autre. Li sisime raisons par quoi boneurtés est en spéculation poons metre tele : boneurtés si sanle estre en repos; mais spéculations est plus en repos ke nule autre œvre, par quoi il apert ke boneurtés est en spéculation. Repos claime-on quant rien de ce c'on faire voloit ne demeure à faire et on a le fin atainte. Dont il avient ke nos ne reposons mie, ains labourons pour çou ke nos puissons le fin ke nos quérons attaindre et en li reposer. Dont nous ne reposons mie, ains nous travillons pour ce ke reposer puissons. Et ce véons en batailles, c'on se combat ne mie pour çou c'on tousjours se

combate, mais pour çou c'on ait tele pais c'on désiroit, laquele fait repos. Et de repos poons parler en deus manières : car on se repose aucune fie pour ce c'on puist apriès mieus ovrer. Et tes repos si est ançois c'on ait le fin c'on entent à avoir aquise. Dont pour ce c'on ne puet mie tousjours continuement ouvrer, pour le défaute et le travail du cors, on quiert avoir repos pour çou c'on après puist mieus travillier. Mais drois repos si est adont quant on a atainte le fin c'on désiroit, à lequele et pour lequele toute li œvre de devant estoit ordenée. Et puiske boneürtés est, si con dit est, li fins de toutes les œvres humaines, ele sera en repos. Teles ne sunt mie les œvres des vertus moraus et practikes, si ke nous véons en batailles c'on se combat pour pais avoir, et ensi n'est mie en le bataille li repos, mais en le pais. Et ausi ou governement dou peule d'un païs u d'une cité n'est mie repos, car outre le sauvement dou peule, voelent les gens aucune chose autre aquerre si con poissance, honeur et teus choses. Et plus sanle que li bon gouverneur quièrent le boneurtet d'iaus et de lors sougis ke del un de ces deus sans plus; dont il samble ke li boneurtés ke li governeur du commun et des cités entendent à aquerre par ce governement citain soit autre ke li vie cytaine. Et ce sanle li boneürtés ki est en spéculation et contemplation de le véritet : car par le vie cytaine pais est ens ès cités ordenée et gardée, par lequele les gens ont pooir d'entendre à spéculation et contemplation de le vérité des choses. Se dont entre les œvres moraus celes des batailles et de le vie citaine plus soient honorables et plus grandes, car eles sunt por le bien commun ki est trèsgrans, n'aient mie en eles repos, car tousjours sunt faites pour autre fin à aquerre et onques pour eles-meimes faites ne sunt; en œvres des vertus moraus ne sera mie parfaite boneurtés, mais en œvre de spéculation ki pour li-meimes est faite et pour nul autre fin, et ensi en li soit repos. Et ceste œvre si a propre délectation ke ele engenre. Et selonc ceste œvre spéculative del entendement si sunt propres as gens les choses ke boneurtés doit avoir, c'est à savoir k'il soit soufissans par lui et k'il soit en repos et k'il ne labeure mie. Car en reposant et les passions aquoisant est faite li ame sage et prudens. Et ce doit-on entendre tant comme hons vie morteus menans puet avoir teus choses, lesqueles très-parfaitement nus avoir ne puet en ceste vie u maisement. Dont il s'ensieut k'en spéculation soit parfaite boneurtés ki puet estre aquise en ceste vie : et doit estre ceste vie longue pour ce k'en bieneurtet ne doit avoir nule défaute, ains i doit estre tout parfait. Et tele vie contemplative sanle estre selonc le mieudre vie ke li home aient et selonc ce k'il sunt humain. Come les gens soient fait d'ame et de cors et ensi aient double nature, le sensitive et l'entendable, li vie humaine se sanle estre selonc ce ke les gens ordenent bien par raison et par ordenement les œvres sensitives et corporeles, selonc l'appétis sensitif obéissant à raison; mais entendre sans plus al œvre del entendement, ki est en contemplation, sanle mieus œvre divine, laquele est propre à Dieu et ses angeles ens esqués il n'a fors que nature entendable, de laquele les gens sunt parchonnier par l'œvre del entendement k'il ont. Dont les gens ensi vivans en contemplation ne vivent mie selonc le propre vie de le nature des gens, selonc ce k'il sont fait de deus natures, c'est entendable et sensitive, c'est selonc ce c'on œvre selonc vertus moraus en ordenant ses œvres et passions selonc raison; mais il vivent selonc aucune chose divine ki en iaus est; c'est li entendemens par lequel il sunt fait parchonier de le sanlance de Dieu : dont tel ne sont dit

bon ne malvais, tant con de bonté moral, quant selone li petit soient ovrant; à estre vertueus de vertu moral ne soufist mie lui warder de mal, ains covient bien faire : ne n'est mie à entendre ke nous dions ke ce soit li ame ki entenge, mais ce sont les gens ki entendent par le poissance entendable del ame, selone lequel ouvrant les gens se font si con divin. Par l'entendement somes-nous destincté et desevret des biestes et fait sanlant à Dieu et à ses angeles. Dont tant con li entendemens selonc lui et se purté a de différence à tout l'homme fait d'ame sensitive et de matère, tant a de différence li vie et œvre spéculative, ki est faite selonc l'entendement, as œvres moraus ki proprement sunt humaines, selonc ce ke les gens sunt fait de deus natures, entendable et sensitive. Et selonc cou ke li entendemens comparés as gens est chose divine, ensi li vie spéculative, ki est selonc l'entendement, conparée à le vie moral, est selonc le comparison de le vie divine al umaine. Dont faire ne devons mie selonc ce k'aucun dient, ke les gens morteus doient enquerre et savourer sans plus les choses morteles et li moraus les choses moraus, ains nous devons faire nient morteus, tant con nos poons, ke nous faisons quant hous vivons selonc l'entendement ki est nient mortés et divins et li mieudre chose ki soit ens ès gens; et cist commandement, ke chose deseure nous enquerre ne devons ne les secrés de Dieu, ne plus savoir k'il besoigne, mais savoir et savourer à mesure 1 ne sunt dit fors à ciaus ki sunt de petit entendement, et ki par pau travillier voelant grans choses enquerre, si chaient en erreur, ne mie à chians ki ont vrais entendemens et à savoir lor cures et ententes i voelent metre. Et jà soit che chose ke li enten-

<sup>1</sup> S. PAULI, Ep. ad Rom., x11, 3.

demens et che c'on par lui aquiert soit petit, car par lui en cest siècle puet-on pau savoir des choses divines, s'est-il toutevoies grans par vertut et li plus précieuse chose ki soit ens ès gens de grant vertut est, car par ses œvres nous sommes fait sanlant as choses divines. Et si commande as choses basses et terrienes et ensi est tout en aucune manière. Précieus si est par le dignité de se nature, ki est nient materiele et simple et nient corrumpable; dont les gens sanlent plus iestre lor entendement k'autre chose, car si comme il a estet dit, chacune chose si sanle mieus estre ce ki est plus principal en li, et c'est li entendemens ens ès gens, car toutes les autres choses sanlent ensi comme estrument de lui. Dont les gens vivans selonc tele vie, vivent selonc vie ki plus propre lor est. Et pour çou ke tele vie est plus propre as gens et li mieudre, s'est-ele très-délitable, car cascuns se délite en che ki propre li est, bon et covignable. Et puiske les gens sunt plus lor entendement, pour çou ke li entendemens est principaus en aus, li vie ki est selonc l'entendement en le contemplation de le vérité des choses, est li plus propre as gens, li mieudre et li plus délitable. Et selonc tele vie sera maiement boneurtés tele c'on le puet avoir en ceste mortel vie. Et tele boneurtés n'est mie digne 1 as gens selonc ce k'il sunt humain et de double nature, mais selonc l'entendement divin ki est en eaus, par lequel nos sommes saulant as choses célestienes et divines.

<sup>4</sup> Var : dute. (Ms Croy.)

# CHAPITRE XIII.

Cis capitles commence à déterminer de le bone eurté secondaire ki est en œuvre de prudence 4.

Moustret ke cis est très-bons eureus ki vit selonc contemplation de vérité, après poons dire ke cis ki vit selonc les œvres des vertus moraus, selonc ce k'aucuns gouverne lui et autrui par prudence, qui est les vertus moraus adrechans, est aussi bonseureus, ne mie si con li contemplatis, mais toutevoies les puet-on jugier pour bons eureus. Dit a esté ke li boneürtés ki est selonc le vie contemplative n'est mie dute as gens selonc çou k'il sunt humain, fait d'ame et de cors, mais selonc çou k'il ont aucune chose divine en aus, si con lor entendement. Et con fort soit de tele vie devine aquerre, laquele n'est mie humaine chose, derrainable sanleroit, et selonc le vie humaine les gens n'aqueroient aucune perfection et boneurtet. Dont dire poons ke selonc cou que les gens vivent selonc vie humaine, aquerre pueent perfection et boneurtet, en vivre selonc œvres des viertus moraus et de prudence. Car les conditions ki à boneurté affièrent sunt plus propres à ces œvres k'à nules autres. Et ke les œvres ki sunt faites selonc vertut moral et prudence soient œvres humaines poons entendre assés par che que dit a esté par deseure; car eles sunt faites selonc les biens dou cors, et selonc ciaus de defors si con largece et les passions del ame, si k'atemprance et autres

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cfr.: Aristote, Mor. à Nicom., X, viii, 1-8.

vertus aussi. Et si con par deseure a esté dit li poissance del ame qui simplement est raisonable et a raison en li est devisée en spéculative et practike u œvrant. Et cele spéculative si est parfaite par sapience, selonc ce ke sapience comprend en li les principes des sciences et les sciences et en li gist boneurtés. Et ensi si est li poissance practike u ouvrans parfaite, par les œvres moraus et prudence; et ensi sera en li boneurtés practike ouvrans, car ensi con li entendemens spéculatis est parfais par sapience, ensi est li practikes par prudence. Car prudence si est parfaisans les œvres moraus et rieule et ordene les œvres des gens à lé bone fin, ki par vertu moral est ellute. Dont pour cou que bone eurtés practique est en estre prudent et ouvrer selonc prudence, et prudence est en ouvrer selonc œvres humaines, cele boneurtés sera humaine. Et tant comme il a de différence de chose humaine à divine, a-il entre ces deus boneürtés: mais a aussi à faire li boneurtés spéculative de biens de defors et temporeus ke li practike. Toutes deus ont mestier des choses ki nécessaires sunt à le vie; si con de boire et de mangier : et jà soit-ce chose ke li practikes labeure plus de cors ke li spéculatif, car plus en use en ses œvres, nekedent assés ywelement ont mestier des choses nécessaires pour vivre. Mais moult a grant différence tant comme en lor œvres: li spéculatis de pau de choses avec son vivre est contens; mais li practikes vertueus a de mout de choses à faire à ses œvres aemplir. Si con li larges a mestier d'avoir à ce k'il puist ouvrer largement, et li justes anssi, par quoi il puist rendre cou k'il doit. Jà soit ce chose ke li terriene dispensations et œvre al utilitet de le contemplation et de le vie pardurable serce 1, si ne puet-ele estre

Var: Serve. (Ms. Croy.)

longuement sans tourblement de corage, si comme il apert par l'Évangile de deus sereurs, Marte et Marie, ki les deus vies senefient si con Marte l'active et Marie l'espéculative. Dont Jhesus-Crist dist: « Marte, Marte, tu es soigneuse et te tourbles de mout de choses : Marie a le milleur partie ellute, ki ne li sera mie tolue 1. » Car coment k'il nos coviegne molt de choses ki de legier sunt perdues et nient legièrement aquises en le vie active, si nos souffissent pau de choses à avoir contemplation; et s'aucuns voloit dire ke li estre de largece et de justice est voloirs donner et voloir rendre ce k'on a d'autrui et ensi n'a-on ke faire d'argent ne d'avoir, regarder devons ke les volentés des gens ne sunt mie bien conneües sans les œvres de defors; sovent et le plus nos jugons les volentés selonc çou que nous véons les œvres. Nous véons pluiseurs ki ne sunt mie juste, ki se faignent de voloir ce ki est juste : et ossi ki ne sunt fort ne atempret et moustrent k'il le soient par paroles. Mais se chose aperte et seue doit estre, se cis est fors u atemprés, il covient k'il face aucune œvre de fort; et li atemprés a mestier k'il puisse user à se volenté des délis, s'il doit estre tenus pour atemprés; autrement s'il n'a pooir d'ouvrer ne le puet-on connoistre. Dont cil sont loet qui mal pueent faire et ne le font mie, ne mie cil ki mal ne font pour ce ke faire ne le pueent : car al œvre connoist-on l'ovrier. Li vertus aussi parfaite et en son milleur estat ne puet estre sans ouvrer, quant vertus est habis, lequel il covient aquérir par œvres.

<sup>4</sup> Luc, x, 42.

# CHAPITRE XIV.

Cis capitles determine une doutance, liqués est principaus ens ès vertus moraus eslires u ouvrers.

De ce ke dit est, si naist une demande : come ces deus choses soient necessaires en cascune vertut, c'est ellire selonc aucune vertut u ouvrer selonc celi, liqués de ces deus est principaus et soverains en vertut moral poroit-on demander. Si poons dire que li élections est principaus et primeraine en le vertu moral : car ki ellist bien à ouvrer, encor ne l'ait-il pooir de faire, s'en atent-il gueredon de celui à qui nus voloirs n'est covers, c'est de Dieu. Et se les gens bien ce voloir connissoient, celui en che loeroient. Mais cis ki n'ellist bien à faire, encore face-il aucune bonne œvre, n'aquiert vertu, ne loenge, ne guerredon, ne l'en affiert à rendre : mais à manifester et connoistre le perfection de le vertut moral, ki gist en ouvrer, ne soufist mie bien ellire, ains covient ce bien metre à œvre et ouvrer. Or sunt as œvres des gens mout de choses nécessaires et tant a-on de plus de choses mestier, ke les œvres doivent estre plus grandes et mieudres. Mais cis ki entent à spéculation n'a de tel chose mestier pour ouvrer son œvre : ains poroit-on dire ke cil bien de defors empecheroient les gens lor spéculation : car il s'ensongnent pour estre ententif à eaus, si ke li corages d'iaus ensonniés ne puet de tout ne franchement al espéculation entendre : et se cis spéculatis a mestier de biens de defors et mondains, ce n'est mie

mout, mais de tant comme il en covient pour vivre. Et pour çou ke par nature il est compaignables, si vit-il avec aucuns asqués aucune fie on doit bien faire et aussi faire le vieut1: et ensi vet vivre selonc vertus moraus, pour ce ke nule perfections ne li faille : dont il a mestier d'aucuns biens de defors pour vivre selonc vie humaine. Et de tes biens ne requert mie li spéculatis grant habundance. Et ensi apert que li vie spéculative est plus noble que li practike, ki est selonc les vertus moraus. Che ke dit a estet, ke boneurtés gist en œvre de spéculation, apert encore par che ke nos disons de Dieu et de ses angeles, lesqués nous ne disons mie ouvrans selonc œvres des vertus moraus, et ruderie seroit dou dire. On ne puet mie dire ke Diex soit fors, par quoi il soustiegne choses espoentables et périls pour le bien commun, ne on ne puet mie dire ke il soit larges selonc ce c'on tient les gens à larges : car dont convenroit dire k'il useroit de deniers et donroit, et de tes choses, que est ruderie à dire. S'on dist k'il est atemprés, ceste loenge n'est mie honerable. Ce n'est mie loenge à Dieu ki n'a nule maise volenté, car il n'est mie nés à eles avoir. Et ensi en enquérant par toutes les vertus moraus, nous ne trouvons nule ki soit digne à estre dite de Dieu ne de ses angeles. Et si croit-on encor dont k'il vivent, dont il s'ensieut k'il cevrent, car il ne sunt mie nient ouvrant, si con cil ki tousjours dorment: se dont de Dieu et de ses angeles nous rostons l'œvrer, selonc les vérités moraus et prudence, molt plus par raison en osterons faire, liqués faires est propres as ars, si comme à charpenter, machoner et sanlans à ces. Ces choses rostées, autre œvre ne trovons en Dieu et ses angeles ke spéculation : et ensi apert ke li œvre

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var: Vet. (Ms. Croy.)

de Dieu, ki toutes les autres sormonte, est spéculations, et par le spéculations de se sapience, il fait toutes choses. Dont il apert k'entre les œvres humaines cele ki est plus sanlans à le espéculation divine est li plus boneureuse. Un signe aussi avons par les bestes ke boneurtés soit en spéculation; car nule n'en tenons pour boneureuse, pour ce k'eles falent d'avoir entendement qui œvre propre est spéculations; et si disons encor dont k'en aucune manière eles œvrent les œvres des vertus moraus, si con li lyons, c'on tient à fort, à large, les cheongnes 1 pour piteuses 2, car on dist k'eles otant nourissent père et mère quant aidier ne se pueent, con li père et mère ont mis à eles à nourir. Et pour cou que Dieus est entendemens purs et se vie entendable, si est toute se vie spéculative, et en tant sunt les gens boneüreus k'il pueent attaindre le sanlant de tele œvre; et pour cou ke nule autre beste n'a sanlant al entendement, si n'en tient-on nule à bieneureuse, dont veir poons ke tant comme spéculations s'estent et boneurtés aussi, et que mieus pueent ceste œvre faire et mieus pueent estre boneüreus.

# CHAPITRE XV.

Cis capitles devise de qués biens temporeus li bonseureus a mestier.

Li bien temporel et de defors si sont nécessaire à toutes les deus boneürtés : car li nature humaine n'est mie soufissans par li à avoir spéculation, jà soit ce chose ke les

Var: Cheuwangnes. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Var : *Pirieuses*. (Ms. Croy.)

294 LI ARS

choses ki sunt sans plus lor entendement le soient. Il covient pour ce ke les gens sunt fait d'ame et de cors, s'il doient estre en contemplation et spéculation, ke li cors soit sains. Car par maladie les vertus sensitives desqueles les gens usent en spéculation sunt affoiblies. Dont li corages por tel destourbier est de spéculation retrais. Mestier a-on aussi de viandes et de boires pour la noureture dou cors, et s'a-on mestier de siergans, si con des choses nécessaires ki servent à la vie humaine. Et jà soit ce chose ke les gens ne puissent estre boneureus de le boneurté de ceste vie sans richeces, ne devons-nous mie quidier k'il aient mestier de très-grant richeces à che ke cascuns soit sonfissans par lui. Car boneüreus estre n'est mie en avoir sourhabondans richeces. Nature a de pau mestier et li très-grans habondance fait mains soufissance : les gens à très-grans richeces à garder ont mestier d'aïuwe de mout de gent et de service. Li jugemens aussi de raison spéculative et practike puet estre sans très-grant richeces et c'est bien moustré de le spéculative. De le practike poons dire k'il ne covient mie les gens estre segnour de terre et de mer et ensi sourhabunder en richeces, à che k'il soient bien ouvrant selonc vertut. S'aucuns a moïenes richeces, il pora bien ovrer : et ce véons communement ou commun peule, là ù les gens vivent moïenement en richeces, ki n'œvrent mie mains œvre de vertu ke les riches gens, mais sovent plus. Car sovent li très-riche sunt enpechiet d'ævrer virtueusement, aucune fle pour les grans soins et les grans occupations k'il ont, aucune fie pour l'orguel ke les richeces engenrent; dont il soufist au bon eureus k'il ait tant de biens mondains k'il en puist bien ouvrer, car s'aucuns œvre selone vertut, se vie sera bieneureuse, puiske boneurtés est en œyre de vertut, si con dit est. Et ce meimes apert par le dit des

anciiens ki communement s'acordent ke cil ki moïenement ont richeces, ce sunt cil ki œvrent et pueent plus viertueusement ovrer et ce k'il doient. Li sourhabondant sont enpeechiet par trop grans soins u par orguel, et li défaillant pour cou k'il sont trop ensonniiet de lor vivre querre de povreté : et ens ès pluiseurs faut li pooirs de bien ouvrer. Et le dit des sages ki le vérité et le raison ens ès cevres humaines se veut garder, devons bien croire. Car selonc le jugement dou sage doit estre li vérités et li raisons ens ès œvres humaines prise si con dit est. Et maiement ciaus doit-on croire ki pruevent le bien par œvres et fait k'il ont dit de bouche. Et s'il sunt aucun ki œvre de paroles descorgent, cil n'ont mie le vérité dou sage, ains sont faingneur et ne font à croire fors en ce là ù li sages et il en paroles et œvres s'acordent. Quant aucuns les visces de le char restraint, dont affiert k'il aprenge autrui par parole; le vie k'il garde par meurs et cele parole plentiveusement les fruis de son précement covient ke le semence de boines œvres ait devant mise. Cis a le faconde de bien parler ki le sein de son cuer par l'estude de bien vivre estent, ne li conscience le langue n'enpeche mie, quant la bone vie va devant le langue. Quilconques le souveraine perfection avoir desire, quant le hautece de contemplation ataindre quiert, premiers ou camp de cest monde, par l'usage d'uevres, s'esprueve; par quoi soigneusement s'avise se mais à ses proïsmes il fait u vieut faire nul mal, se les maus fais par autrui ywelement porte, se les biens temporeus avant mis li pensée d'outrageuse leece ne s'eslaisse, se ses biens soustrais de trop grant duel ne soit navrés. Et après bien s'avise se quant à soi-meimes par dedens son cuer retourne, en ce ke les spiritueus choses il requiere, k'il ne porte mie l'ombre des choses temporeles

avec lui. Kiconques les choses teriennes despite, kiconques à le vie practique u ouvrant s'estent, il ne soufist mie grant choses dehors ouvrer, s'ausi par contemplation les choses entérines ne tresperche. Ki dont à Dieu s'offre sacrefice, se choses parfaites désire, il covient ke ne mie sans plus al amplece des œvres il s'estenge, mais ausi à le hautece de contemplation. Cis ki del tout à contemplation sans ouvrer selonc vie practike se met, il sanle ke de son proïme n'ait cure ke tant doit amer con soi-meimes. Ke vaut par continence restraindre, se li pensée tousjours en l'amour dou proïsme espandre ne se set? Nule est li chaestés de char ke li douceur et souventume de pensée à promme 1 ne conferme. Sen espèse regarde kiconques par pas amoureus à celui tent, lequel a soi sanlant par nature il connoist, par quoi en autrui les soies choses meimes regardans par luimeimes s'avise comment son proïme grevet, il li doie secourre <sup>2</sup>. Sen espèse u se nature visite, ki pour ce k'autrui en soi reface et remplisse soi en autrui pense. Par l'amour de Dieu l'amours du proïsme neest et par l'amour du proïsme l'amours de Dieu est norie, car ki del amour de Dieu est négligens, pour ciertain son proïsme amer ne set. Et qui son proïsme n'aime qui il voit, Dieu qui il ne voit comment amera? Li amours divine par cremeur naist, mais en croissant en désirier est muée. Dont à che ke nous trèsparfait soïons, selonc les deus vies practike et spéculative ouvrer nous covient, par quoi al espéculative si n'entendons ke no proïme aidier, aprendre et ensignier nous guerpissons. Cis n'est mie vrais preechières ki-u pour l'estude de contemplation à ouvrer lait, u pour l'ouvrer le contemplation del tout arrière met. Par spéculation en l'amour de

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cette locution adverbiale ne se trouve pas dans le ms. Croy.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Var: Souheurre. (Ms. Croy.)

Dieu on monte, mais par prechier et ensegnier et autrui aprendre on retourne au proufit dou proïsme. Nostre charités si del amour de Dieu et dou proïsme doit estre colorée. par quoi li pensée à soi retournée, ne si pour l'amour de Dieu le repos de contemplations si convoice 1, par quoi le cure dou proïme et son proufit mece del tout arière, ne si pour l'amour dou proïsme à ouvrer se mece, que laissans del tout le repos de contemplation, le feu de le divine amour en soi esteingne. Ces deus vies pueent estre dites sepulchre; li contemplative, car ele nos ensevelist si con mors en cest monde, li ouvrans aussi sepulchre puet estre dite, car de maises œvres si con mors nos cuevre : mais li contemplative plus parfaitement ensevelist, car de tous les désiriers mondains nos depart. Dont ensi vivre devons, par quoi le vie ouvrant u practike pour l'amour de le spéculative nos del tout ne laissons, ne la joie de contemplation par le plenté des œvres nous despisons, mais ou repos de contemplation nous prenions cou k'ensonniet à nos proïsmes parlans nous lor departons. Mais mout a grant différence entre mout de gens, car il sunt aucun de si wiseuses pensées ke se li labeurs d'œvres devant lor vient ens ou commencement del œvre, il defaurront : et aucun sunt qui s'il ont le repos dou labour, plus griement labeurent. Car de tant plus griés tribous et tourmens il suefrent, k'il ont eut plus grant repos de penser. Dont il covient ke la pensée ki est en repos al usage d'ouvrer outrageusement ne s'eslaisse, ne li pensée ki par ouvrer n'est mie en repos, l'estude et le contemplation trop n'astrece : mais mout est fort ces deus vies bien selonc raison maintenir : car li practike si les gens ensonnie par ses grans ensonniances et les diverses muances ki en li avienent, ke les gens ki à li s'adonnent sovent

<sup>1</sup> Var : Neice. (Ms. Croy.)

outre cou k'il pueent ensonnie. Et pour cou affiert à regarder asqués œvres les gens sunt plus able, par quoi à celes soient mises: car tex sovent proufite en la vie contemplative ki petit porroit proufiter en le practike : sovent cil ki coie et en repos pooient estre en contemplation, apriesset des ensonniances dou monde sont cheüt; et sovent li ensonniet quant bien selonc humains usages vivoient, par le joie de lor repos sunt estaint. De çou avient k'aucun ki sunt de pensée et d'esperit nient en repos ne coit, quant plus enquièrent par contemplation k'il ne pueent prendre, jusques as malvais et faus ensegnemens s'eslaissent. Et quant il négligent estre disciple de vérité, maistre d'erreurs devienent. Ces deus vies, c'est li spéculative et practike, sunt ensi ou corage con doi œil en le teste, desquex li Evangiles dist: « Se tes diestre œils te fait escandle, criève-le et le giete en sus de ti : mieus vaut à un œil entrer en vie, ke deus ieus avoir et aler en infler el feu 1. > Le diestre œil prent-on pour le contemplation et le senestre pour le practike; par çou k'est dit vieut li Evangiles moustrer ke quant aucuns par bonne discrétion n'est mie soufissans en le vie contemplative, au mains le seule active il tiegne seurement. Il sunt aucun ki discrétement les hautaines choses et spiritueles en nule manière ne pueent entendre, et nekedent les hautaines choses de contemplation entreprendent et pour ce en le fosse de mais entendement et erreur il chaient. Ciaus chi li vie contemplative outre pooir entreprise constraint de vérité cheïr, lesquex en estat de droiture, li seule vie active puet humlement garder. Il sunt aukun ki quant les œvres humaines laissent et al estude de contemplation humilité guerpie, outre le pooir de lor entendement se lièvent, ne mie seulement eaus

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var: Ou few d'infler. (Ms. Croy.) MATTH., v, 30.

en erreur metent, mais aussi ciaus qui sunt d'entendement foible, de vérité departent. Et puis dont ke nous defalons en che ke pour grant chose nos elisons, si con contemplation, soïons content de ce ke plus legierement aquerre poons, si con le vie active, si ke par le vie contemplative, ke nous bien ne savons u poons maintenir, de connissance de vérité soïons constraint de departir, le règne dou ciel u boneurté au mains nos le puissons boirgne par le vie active ou ouvrant aquerre. Mout plus est proufitable à le pensée ki n'est mie molt estable, coie ne en repos, k'ensongniie de choses mundaines ses œvres droiturierement face, ke par estude de contemplation à le fauseté et vanité de molt de choses en reposant entendist. Et s'à aucuns corages li vie contemplative n'estoit plus afférans ke li practike, David ne diroit mie : « Soïés uiseus et véés ke je sui Dieu. » Et ki à ceste contemplation vieut parvenir, premiers le pensée del appétit de glore temporele et de tous désirs delitables de le char il doit netiier, et après à le hautece de contemplation se liève. Dont nos devons premiers nos corages ens ès vertus auser et en après en contemplation monter. Et jà soit ce chose ke li vie contemplative soit mieudre selonc li ke li practike, quant li pensée en repos de contemplation plus voie et entenge, si engenre en bien et retrait de mans plus de gens li practike. Et ensi apert ke ne mie sans plus boneurtés est le vie spéculative, ains puet aussi estre en le practike.

300

# CHAPITRE XVI.

Cis capitles moustre ke li boneurtés spéculative est plus grande ke li practike.

Li sages pour cou k'il cevre selonc son entendement en spéculation de vérité et de ce ait song et cure, si ke de sa milleur partie, si est-il li mieus disposés quant il sourmonte en ce ki est li mieudre chose ki soit ens ès gens. Et s'est ausi li plus amés de Dieu, se c'est voirs, ensi ke vérités l'aporte, ke Diex ait cure et pourvéance des choses humaines, pour ce k'il ayme et honeure l'entendement ki entre les choses ke les gens aient est de Dieu plus amés, car plus li est sanlans. Li sages aussi bien et droiturierement œvre: dont raisonable chose est ke Diex li face plus de biens, et ensi apert ke li sages est de Dieu plus amés : et ki de Dieu est plus amés, ki est fontaine de tous biens, il est li plus boneureus : et puiske li plus amés de Dieu est li plus boneureus, li sages sera li plus bons eureus. Et ensi poons veïr ke li plus grande boneurtés ke les gens pueent aquerre en ceste mortele vie, encor ne soit-ce mie parfaite boneurtés, si con deseure a esté dit, si est en contemplation de Dieu et de ses angeles et le spéculation de le vérité des choses. Quant Diex par la lumière de divine révélation les gens en le connissance de lui et de ses créatures estruit, dont est faite ens ès gens une sanlance de divine sapience, si con sains Pols dist: « Nous tuit, à revelée u descoverte face le glore Dieu spéculant u entendant, en cele meisme

ymage sommes transfourmet u muet 1. » La divine lumière ki ès gens est par les choses créées nous fait connoistre le creator et les choses invisibles de Dieu, par celes ki faites sunt entendables, sunt faites et connissables. Et con par les choses créées nos puissons en aucune manière estre menet en la connissance de le derraine fins, ki est Dieus, ki erre u a ignorance en le nature des choses créées sovent puet estre decheüt en nient sen degré et sen ordene en cest siècle gardant, en lui metant desous aucune créature, u k'il encontre ordene deseure aucune ensauchant. Si comme aukuns ki diroit ke se volentés seroit mise desous le governement des estoiles u aucuns se feroit plus nobles des angeles. Dont il apert à estre faus che c'aukun dient qu'il ne fait point de différence comment on parole des créatures Dieu, mais c'on die et sence bien de lui. Car li erreurs ens ès créatures redonde en le fause science de Dieu et les pensées des gens de li desvoie. En tant ke ces choses nous sunt en le connissance de Dieu menans, avoïans et adrechans. quant les choses de Dieu créées nos connissons, en emervellement dou créateur nos ellevons. Nous quellons par soigneuse estude le connissance de le deïté par le considérison de le créature : car par çou ke nos connissons çou ke fait est, le vertu del créateur nos enmervillons, et par ce k'est en apert, ce vient jusk'à nous ki est repus ou covert, et de ce dist David : « Sire, tu m'as délité en ta faiture, et ens ès œvres de tes mains je m'esjouïrai 2. » Pau seroit davantage se les œvres Dieu nous connissions, s'eles outre ne nos menoient en le connissance de li, de laquele chose nous nous délitons et esjoissons. Et ciaus ki ensi errent ens ès créatures manace li Sains-Esperis par David le pro-

<sup>4</sup> Ep. II, ad Cor. 111, 18.

<sup>2</sup> Psalm. xci, 5.

phète disant : « Car il n'ont mie entendu les œvres Dieu, et les œvres de ses mains, tu les destruiras et nient les edefieras 1. » Et ceste boneürtés spéculative si est si con divine, et en après est li autre ki est en ouvrer selonc œvre de vertu et de prudence. Dont li première est dite spéculative et li autre practike u ouvrans, laquele est humaine et dute as gens, selonc ce k'il sunt de ame et de cors et k'il sunt par nature compaignable et cytain. Et par cele contemplation u spéculation nous somes fait samblant à Dieu; et sommes si comme à lui parlant et il à nous. Ne mie ke par l'air en nous rechut et horsmis par estrumens corporés li vois soit faite, nous nous disons adont parlans quant le voloir ke dedens nos avons par vois corporele faite par les estrumens corporés à autrui faisons connissable. Ensi parler à Dieu si est quant le pensée ke dedens nous avons deseure corporele nature ellevée de Dieu et de ses créatures, à Dieu aouvrons et faisons connissable. Et Diex adont as gens si parole, quant en lor cuers les choses covertes, oscures et invisibles par le contemplation de la lumière de vérité lor démoustre. Ensi comme à chiaus ki oient che ki est par vois est apielet parlers : ensi est apielés parlers ens ou contemplatif ce ke de le divine vérité li est espiré. Et Dieus aussi as bons angeles est dis parlans, quant en contemplation de lui sen voloir et ses secrés sunt connissant. Et li angele à Dieu sunt dit parlant par le loenge et l'onneur et l'obéissance de lor créateur, enmervillant par l'enterine contemplation k'il ont en lui, le trèsgrande et le très-excellente divine poissance. Et cis esmerveilliers fais par révérence sanlans à movement est en Dieu si con un sons de vois en oreilles. Et en ces dons ke Dieus

<sup>1</sup> Psalm. xxvii, 5.

ensi envoie covient estre bien aviset, car ensi con li parole de Dieu par ses mistères les sages et les prudens nourist, ensi le plus sovent, les trop simples d'orguel remplist et de ce vient c'on dit ke science enfle.

#### CHAPITRE XVII.

Cis capitles recorde en général aucunes conditions de vraie boneürté deseur dites, pour mieus connaîstre le fause.

Pour plus plainement et plus parfaitement savoir que boneurtés n'est mie en maintes choses ens èsquelles molt de gens le quièrent, et pour savoir comment par le fause boneurté nos nos dechevons, si recordons en général aucunes choses deseur dites de le vraie boneürté. Si disons ke toutes gens quièrent et desirent boneürté et estre boneüreus, aussi bien li mavais comme li bon. Li boin par droiturières et vraies œvres et vertueuses l'ateindent, et li malvais par non sages, fauses et malvaises avoir le quident; si i falent : et toutes voies le quièrent-il et desirent. Bonneurtés ausi est œvre propre de gens et selonc lor milleur partie, c'est l'entendement spéculatif premiers et après le pratik, et ausi fin derraine de toutes les œvres de gens et de lor movemens, et cou pourquoi toutes les autres œvres sunt faites et ele n'est fors par li-meime : dont puiske fins est de fins et fins en tant ke fins est ait sanlant et raison de bien, il covient ke boneurtés soit très-bone. Ele est aussi une quant sovraine est, et sovrain ne puet estre k'à une chose. Et est très-parfaite quant ele n'est ordenée à autre

chose ne à autre œvre, et toutes les œvres des gens sunt à li ordenées si k'en fin derraine et pour li sunt faites. Biens est aussi soufissans par lui, ne mie tés ke s'aucuns biens li est ajoins, il ne puist rechevoir amendement : car ce seulement apertient à Dieu, mès si est soufissans ke seus sans autre bien fet devant tous autres à ellire, et c'on tient tout cou dont les gens ont à faire par nécessité en ceste vie humaine. Ne mie tout ki lor puet avenir dont enmieudrer puissent. Et n'est mie li désirs dou boineureus hors de repos s'il n'a kank' avoir poroit : car ses désirs est rieulés par raison ki fait soufissance. Et ensi est li boins eureus poissans. Car désirs u voloirs par raison rieules ne vieut fors ce k'il puet. Car se çou k'il ne poroit voloir jà de raison isteroit, et ensi çou ki se soufist vieut çou ke puet et puet cou ke vieut, et ke puet li soufist. Et tel ensi poissant sunt digne d'onneur et de révérence et noble et plain de leece et de solas et de joie. Ne n'est mie tés délis pour défaute à remplir ne restorer; ains vient de parfaite nature ne n'a point de contraire. Continuée est ausi li œvre dou boneüreus selonc ce ke possible est en ceste vie humaine et mains sans labeur, et est en vie longue et parfaite; ele est aussi par cause humaine plus prochaine 1 et par divine premiers et principaument. Bons est ausi li bons eureus et très-bons, et n'est mie de legier muables de boneurté en maleurté. Et vaincre doit tous ses maus et en sen meillour estat morir. Dont nule perfections d'estat ne li doit falir, par quoi soufissaument doit avoir des biens de fortune ki li soient si comme estrument de bien vivre u aournement de sen boin estat. Et honerables est devant tous pour ses bones œvres : et commencemens est honerables quant fins est

<sup>1</sup> Var: Perceile. (Ms. Croy.)

derraine des œvres humaines, liquele fins est si comme un commencemens. Et très-délitable est ausi, et si délit sunt pur et emmervillable et ferme et plus tout ensamble. Plus est ausi en repos ke nule autre œvre, et li œvre selonc lequele ele est, si con li entendemens, n'est mie propre as gens selonc ce k'il sunt fait de double nature, si con d'ame sensitive et de cors humain, ne boneurtés aussi, mais selonc l'entendement divin ki est en eaus : et li hons est plus ses entendemens, plus ke nule de ses autres parties, quant c'est li plus principaus partie ki en lui soit, la plus noble et la plus parfaite, et selonc lequele il a différence as autres bestes. Et pour cou ke li bons eureus ceste partie plus honeure, ki est si con divine, est-il de Dieu plus amés ke nus autres, quant li entendemens est à Dieu plus sanlans, ki sour toute créature est bons et bons eureus. Dont il s'ensieut que li plus sanlans au sovrain boineureus soit li plus bonseureus, et ensi comme uns dieus, ne mie par nature, mais pour estre à Dieu le sovrain bons eureus parchoniers.

## CHAPITRE XVIII.

Cis capitles moustre ke vezie boneurtés ne puet estre ens ès délis deu goust.

Les choses ki de boneurté ont esté dites par deseure en partie et en somme recordées, or moustrons plus espéciaument ke deseure si est dit k'ens ès biens mondains ne de fortune ne puet estre li souvraine boneurtés ke les gens

en cest siècle quident et pueent aquerre. Boneurtet et le boneureus covient avoir ces conditions ki deseure sont dites : se nos metons dont boneurté ens ès délis dou cors. rainable cose si est c'on le mete ens ès plus grans délis, si comme ou goust, par lequel li vie est sauvée, et ens ou tast, selonc lequel l'uevre de luxure et d'engenrer par lequel li nature est continuée de pères ens ès hoirs : k'en ces œvres ki communes sunt à bestes et à gens fust li boneurtés propre de gens, sanleroit mout desrainable. Car dont seroient les bestes boneureuses et plus ke les gens ne soient, quant plus pueent de ce sens ouvrer. Et on trueve bestes ki ens ès cink sens ont excellence devant les gens, si con li lins en veoir, li araigne ou taster, li taupe ou fouans en oïr, li voutoirs 1 en flairier, li singes en goust : et coment ces choses de boneurté falent, poons savoir par les conditions ki de boneurté sunt deseure mises. Con pau de bien puet avoir li désirs de délis dou goust puet-on veïr, quant li plentés face escroissance et engenre tristece. Mout en vient grans maus quant les gens se metent au commencement volentiers hors du sens, quant il s'enyvrent, dont il laidengent u tencent u se combatent, u à autres œvres vilaines se metent. Quele boneurté puet avoir en un sach emplir et dont widier et puis remplir? Quele ordure ausi ensieut gloutenie poons connoistre legierement, se nous regardons comment hors le metons desous et deseure. Ha! com est vils chose d'ensi à un petit ventre servir, ausi comme il fust sans fons! Con grans hontes est, ke nous somes mains connissant ke bestes mues; tant con vous volés menés l'asne al iaue, tant con li soufira buvera; et pour plenté de viande plus ne mangera jà : et nos sommes

Var. : Witours. (Ms Croy.)

si non sachant ke plus nos emplissons et plus nos volons emplir; quant nos plains sommes, si nos plaindons, et quant wit sommes, si gémissons. Chi a biele soufissance là ù li œvre est tousjours pour defaute à remplir et li remplissemens fait le plus sovent tristece. Car poi sunt ki ou gouster raison et mesure wardent. Hé! ventres ors et vis, gasteres de tous biens, coment covoites-tu tant et tant deveures et si ies si petis? Comment es-tu si nient soolables k'encore plus covoites que li œil ne voient! Vis, orde nature, ki raison ne mesure ne connois! Mout sunt aussi cis glout et lécheur non poissant. Car sovent falent à le plenté de boires et de mengiers, u tex u ensi appareilliés comme il avoir les volroient. Hé! con sunt chétif et déchut qui en tel chaitiveté metent lor cure, quant nature se puet soufire de pain et d'iaue 1. Hé! glous ors et vis, ke ne prens-tu garde ke ventres demis est plus aise ke ventres trop remplis, ki engenre torcions, doleur de tieste, afoiblissement et tranblement de membres, ors souglous et ors maintieus, soviegne-toi ke tu ies hons ki avoir dois ame raisonnable. Pourquoi te laisses-tu si dechevoir de si grant ordure, ke tu en piers l'usage de la milleur partie par lequele tu ies hons apielés, et ki te fait de sanlant à beste mues. C'est tes entendemens, ki en ton yvroigne est si con mors. Et quant cis entendemens te faut, dont reviens-tu ou nombre de bestes mues. Tu n'ies mie hons pour çou ke tu paroles, mais pour l'entendement : les bestes mues lor mugirs et lor beeler entreconnoissent. Et quant ton entendement piers, tu te mes ou non de bestes parlans. Regardons dont les condicions de boneurtés : si troverons le délit dou goust estre de boneürté moult defaillant.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> S. Hieron., ad. Jov., IL, viii.

#### CHAPITRE XIX.

Cis capitles moustre ke vraie boneurté ne puet estre ès delis dou tast selonc l'uevre de luxure.

K'ens ès œvres de luxure peuist estre boneurtés et ens ès délis sanle molt contraire et defaillant de condicions ki de boneurté sunt deseure dites. Premiers eles sunt en labeur et en travail et par défaute de grant désir aemplir, se li délis doit estre grans. Deseure aussi toutes les œvres de sens, c'est celi ki plus a le saveur de le char. Car en tel point est toute li ententions de gens à ce delit ravie. Si ke li entendemens en ce point n'a nul pooir d'ouvrer selonc se propre œvre. Dont bien apert k'en che point li gent devienent bestes. Hé! con grans doleurs et grans foursenerie, ke les gens lor divine nature et celi pour lequele gens sunt nommées desvestent et le nature de bestes prendent! Coment nos dechoit si tex délis ki ains devant c'on l'ait et après fet tristece? Quele poissance ont cist ki ce délit quièrent, quant le plus sovent voelent 1 à lor désirs ataindre et en çou durement sont tormenté, et ensi lor faut soufissance k'il quièrent si con lor sovrain désirier. Quele pureté et neteté puet avoir en tele œvre ke cascuns quant il l'a u le prent à son pooir de honte se repont. Se boneurtés gisoit en tés œvres, dont seroient li chierf boneureus, ki, si comme on dist, dis bisses u onze salent sans metre piet à tiere,

<sup>1</sup> Var. : Failest. (Ms Croy.)

Hé! quele ordure ensieut cele œvre et par quex membres ele est faite, se bien i pensons, mout hontiier nos devons. Quele fermeté ele a poons veïr, car tant plus est prise et plus fait tristece, et li sage plus tost se departent. Quele boneurté aussi puet avoir en cou c'on n'ose faire devant les gens? Les œvres de boneurté devant tous doient aparoir, par quoi cascuns à li aquerre s'efforce. Regardons les chiers quant plus usent de ce délit et plus chétif devienent, et les gens palesin et arcetike aquièrent, aveule et malhaitiet en devienent. Li cuers par désirier tresart et li atainte dou désirier est lor plus grans meschiés. Hé! mortés gens, comment nos dechevons, ki no boneurté quérons en œyres dont les bestes quant plus en prendent, tant plus chétives devienent? Conbien est continuée et on maintenir le puet? Regardons s'i porons trover sa soufissance, ki tele est ke plus en a-on et mains est désirée et plus tost fet anoïance. Teles ne sont mie les œvres de boneurté : car ke plus œvreon les œvres de boneürté et plus désire-on et mieus le puet-on ouvrer. A ces œvres maintenir covient maint nient proufitable despens, ne honnerable grans travaus et grans soins et grande obéissance de chiaus dont on le prent et par lesqués il le covient maintenir. Li volentés aussi à teus œvres molt sovent se mue; dont tele boneurtés est mout petit durans. Hé! œvre orde, ville et despite, comment déchevés si les gens ke tot covient laissier pour vous! Tout covient faire et souffrir por vous, les frois, les chaus, paines, travaus, péris d'ame et de cors. Sovent aussi n'est mie toute délitable, se ce n'est en le fin. Dont mout sont fourvoiiet et chetif, ki pour cesti laissent et perdent le délit dont toute l'œvre est délitable si con cele del entendement. K'a-on davantage ne de conquest l'œvre passée, fors afoiblissement du cors, destruisement de membres, amenrissement d'avoir et sovent ausi d'onneur? Ha! foles gens et non sachans, comment vos tient si petis, si cours, si povres et si ors délis, si très-fort loiiés, ke riens fors çou ne quérés u ki est pour çou, et vo souvrain bien del tout laissiés et guerpissiés, si kel noble nature d'omme desvestés et con pourciaus fais en le boe et en l'ordure vous toueilliés? Ki une belle robe et noble aroit, molt seroit pour fols tenus s'en une orde longaigne se weinteloit¹: et nos loons et enortons et prisons li uns l'autre en ceste boe converser, si k'en non caloir metant nostre noble et divine partie. Hé! con nous nos dechevons pour petite chose, orde et ville, et de no sovrain bien nos départons. Car virginités propre est à choses divines, dont le Wangiles dist ke li ame de nés enfans voient tousjours la face Dieu le Père. Laissons dont ces chaitis solas dont toudis li fins d'iaus est tristable.

## CHAPITRE XX.

Cis capitles moustre ke vrai boneurtés ne puet estre selonc le sens de veir, oir ne flairer.

Se bone eurtés donques ne puet estre selonc le sens dou goust et dou tast, selonc l'uevre de luxure ki sunt li plus grant délit par le défaute des conditions k'il covient en boneurté, molt mains sera ès œvres des autres sens. Car cist sens, si con dit est, sont si comme en ordene as autres deus ens ès bestes, et cil ki à délis servent sont si con

<sup>1</sup> Var. : Witreloit. (Ms Croy.)

bestes. On se délite en le biauté del omme u dele feme en ordene à cou c'on en ait le tast, et li chanconnetes, li chans 1 des oisiaus et li raires dou chierf siervent aussi au tast. En l'oudeur de viandes, en espoir dou mengier, li glout s'esjoïssent, selonc çou que li gous fait aucun tast. S'en ès plus grans délis n'est mie boneurtés, bien s'ensieut k'ele ne iert mie ens ès menres, si comme en chacier à chiens et as oisiaus, en jeus de tables u d'eskiés et de sifaites chosse. Hé! con sunt sot cil ki en tes œvres quident lor boneurté trover, ki sans plus doient estre quises si con medecines de tristeces et comme sauses ens ès viandes! Et ne seroit cis tenus pour mout fols ki les médecines et les sauses prenderoit si con viandes? Mout fet donques à blasmer cis ki si fols est k'il quiert li délit ki sunt si con medecines et sauses, si con ses propres œvres par lesqueles boneüreuse vie doit estre soustenue. Fuïons dont ces délis vains et faus, ki faussement nous prometent boneurté, ke doner ne nos pueent, et à vrai bien entendons, par lequel saintement vivre et morir poons et sanlant à Dieu nous faisons, si con sunt les œvres de vertus et del entendement. Ha! con grans ignorance les gens deçoit ki en ces vains délis lor fait quidier estre lor sovrain bien, liquel sunt propre as bestes et lor propre nature par lequele il ont as bestes différence lor fait entrelaissier. Fiçons dont nos oils en no propre nature ki a vraie lumière et dont nos enclarcira li solaus de nostre entendement, si k'apiertement perchevrons l'oscurté de le nue del ignorance de vains délis et vraiement connisterons ke tout est nient et vain et fait à fuir, quanque ci vien délit par faus quidiers nos prometent. Et ne mie sans plus à çou

Var. : Canconnettes, cans. (Ms Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Var. : Kacier, kiens. (Ms Croy.)

k'il nous proumetent nos faillons, mais li contraire de çou ke nos entendons nous aquérons. Car ke plus ces délis nous poursivons et plus de vraie boneürté nos departons. Et en chetiveté, et en nienté nous enlachons. Kar cil délit vain sunt tousjours par défaute à remplir, et tousjours leur fin ensieut tristece et boneürtés plaine est de joie.

## CHAPITRE XXI.

Cis capitles moustre ke vraie bonetirtés ne puet estre en richeces ne en signeries mondaines <sup>1</sup>.

Puiske moustret avons que boneürtés ne puet estre ens ès délis dou cors et après ces délis soient de biens de fortune li plus prisiet richeces et poissances, u signeries et gloire et honeurs, or moustrons k'en richeces, poissances et signeries ne puet estre vraie boneürtés par les défautes des conditions ki requises sunt à boneürté. Car dit est par deseure ke li bonseüreus rieule ses désiriers par raison et ensi vieut-il çou k'il puet, et çou k'il puet li soufist et ensi est seürs. Comment dont en richeces puet estre boneürtés, quant li riches tousjours gemist et ait peuer ke ses richeces ne li failent u li soient tolues? Et ki en eles met se fin tousjours est li désirs à eles : se Diex donnoit à gens autant de rikeces con il a d'estoiles ou ciel et de goutes d'iaue en le mer et d'araine, si sanleroit-il à désirant richeces ke ce

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce chapitre est une compilation des diverses proses du livre II de Bozca, Cons. phil.

seroit tout niens cou k'il aroit, quar la crueuse ravissure dou covoiteus dewaste quank'ele a waigniet et œvre l'uis dou cuer à plus covoitier. Qués frains puet retenir le soubite covoitise ki si les cuers très art en ciertain tierme? Dont primes commence la familleuse covoitise à ardoir quant les gens en richeces habondent. Se nous richeces covoitons, il covient ke che soit pour aucun pris k'eles ont en eles par lor nature u ke nous les prisons pour nous meismes. Se nous richece prisons selonc lor nature, entre les richeces ors et pieres précieuses sanlent estre les plus beles, et comment nos déchoit tele biautés ki k'en ces choses avoir nostre boneurté i quidons? Si ces choses sunt beles par lor nature et k'en affiert-il à nous? Nous covientil avoir kanke biel est, se nous devons estre boneüreus : li biaus tans, li cieus et li clartés des estoiles nous resjoïssent, ne mie si k'en ces choses no boneurté metons. Ces richeces ne sont mie beles pour çou ke nous les avons. Mais nos les volons avoir pour ce ke de lor nature nous sanlent bieles et drument les prisons. Hé! fole gent, comm' est grans folie de prisier chose sans ame devant celi ki ame a raisonnable. et le faisons par eles si désirer. Car nos les prisons plus ke nous-meismes en nous metant desous eles. Car eles ne sont mie à nous, mais nous sommes à eles et ensi nos metons desous vise choses, con nos soïons des plus nobles. Se nous richeces quérons pour nous et pour service k'eles nous font, sachiés ke richeces plus resplendissent en donnant et metant fors de mains k'en retenant. Car largece fet les gens amer et avarisse les fet haïr; dont il covient les richeces estre mises en autrui mains, s'eles doient avoir lor pris, par coi il covient k'eles laissent povres ciaus ki à droit en usent, et se les richeces estoient en une main, il convenroit tous les autres estre povres. Se richeces et beles

vestures nous quérons pour l'aournement de no cors, mout sommes déchut: car la laide chose n'aourne mie la bele, mais la bele le laide. Quel aournement donront ces vis choses al ame raisonable de gens, laquele est la plus bele chose ki soit au monde? Se ces richeces ont biauté u pour lor matère u pour lor ovrage, çou est en ces choses, ne mie ens ès gens. Et se ces richeces nous désirons pour estre poissant et pour signeries avoir, par quoi pour ces choses nous soïons boneuret et poissant, malement sommes dechut. Car richeces, poissances terrienes et signeries et li bien de fortune, sunt de mout legier perdut et tolut : et comment poroit estre li sovrains biens cou ki si de legier puet estre tolu et mis en autrui main. Se toutes les richeces et signeries à avoir covoitons, à autrui tolir l'estuet. Sachiés ke vos ne poés faire à autrui k'uns autres ne puist faire sour vous. Basides fu uns hons poissans, ki ses ostes tuoit et reuboit; puis vint Hercules et su ses ostes et l'ocist1. Crassus, uns rois d'Elide, fu trop durment puissans, puis fu pris en bataille par Cirrus, le roi de Pierse, et mis en prison 3. Ke vaut dont li pooirs del home, ki ne puet faire sor autrui k'uns autres ne puist faire sor lui? Hé! gens mortés, pourquoi désirés si ce chaitif et vain pooir seculer, ki si plains est de vaine glore? Je croi ke ce soit pour eschiver povreté: si désirés sourhabondamment, dont li contraires vous avient : mès nostre nature nos fait riches et désirs en soufissance raison fremes et nous par covoitise en povreté chéons. Car cils à droit dire est li plus povres qui il plus faut, si con le covoiteus. Hé! bestes parlans, ke covoitiés-vous signeries sour autrui? Mout vous esmerveil-

BOET., de Cons. phil.; II, x1. — Busiris.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Id., Ibid., II, III. — Crésus.

letiés se vous veïés une soris ki vosist avoir le signerie des autres en une maison, et vous en mokeriés. Et ki est plus chétis cors ke li cors des gens, ki sovent est mis à mort par moisse u par autre petite bestelete? Quel pooir cuidiés avoir? C'est par aventure un petit sour aukun cors; mais sur franc corage ne poés avoir signourie ne sus ferme pensée 1.

# CHAPITRE XXII.

Cis capitles moustre ke on doit fuir le covoitise de sourhabondans richeces et signeries et k'ele ausi n'est mie vraie boneürtés et ke fortune blasmer ne devons se tous nos voloirs n'avons.

Laissons dont les tourblemens de veus del angousseuse covoitise de richeces et signouries mondaines et à no vrai boen entendons le durant et estable, par lequele vraie boneurtés poons aquerre. Comment puet estre boneurtés en ces biens si trespasanle et muables et ki si à le pierte no corage destourbent, ke roi de nous-meimes ne savons et de fine angousseuse covoitise <sup>3</sup> forsenons? Nous gémissons et plorons et par overt corage en les désirant nous langoussons <sup>4</sup> et fortune durement en blasmons, ausi con grans tors par li nous fust avenus, k'ensi par li de tous nos biens

<sup>4</sup> BOET., de Cons. philos., II, prosa XI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ce chapitre est compilé de Boece, Cons. phil., l. II.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Var. : Anguisseuse, convoiteuse. (Ms Croy.)

<sup>4</sup> Var. : Languissons. (Ms Croy.)

soïons depostuet. Hé! gens mortés, comment vous dechevés, vous ki volés ke fortune vous fache privées manans et durans les choses ki par lor nature vous sunt estraignes? Sunt dont tout li fruit de tieres vostre? Les bestes en ont partie pour lor nourissement, ne les bestes ne li pisson ne sunt mie tout vostre. Car mout en sont sour lesqués vous poés avoir mout petite signerie. Laissiés dont le superfluité de biens de fortune et à le soufissance de nature vous tenés: petit de choses li soufissent et se par superfluité et outrage vous le grevés, vos ferés vo damage. Cuidiés-vous estre poissans pour çou ke plentet de gent à espoentables armes et visages vos avironnent. Ce sunt espoentable des fos de petit corages, ne mie des sages, fermes et estables: se vos les avés pour cou c'on ne vous face mal, povre est li signerie et li poissance, ki totdis tient les signeurs en peur et en doutance. Sovent aussi bon ne sunt mie li pluiseur des sergans, par quoi il feront au signeur et al ostel grant kierke, et s'il sont bon li bontés est leur, non mie nostre. Ensi apert bien k'en tex choses n'a point de naturele poissance ne ki nostre soit. Pourquoi dont nos plaindons-nous si de fortune, se nos ces choses ki nostre ne sunt mie pierdons? C'est pour çou ke nos pour nostre tenons cou ki nostre n'est mie, mais à fortune. Et pour cou k'à chief de fie fortune d'amiaule visage comme de mère nos regarde proumetant et donant, et trop amiable et compaignable par ses blandissemens à nous se rent pour nous à dechevoir, et là ù nous quidons plus estre à seur, en grant doleur nous laisse. Car les choses mondaines encore soienteles délitables à ciaux ki les ont, toute voies là ù on mieus le quide retenir et mains le puet-on; dont bien apert ke mout est chaitive et foible li boneurtés des choses mortés. Ne nous plaindons mie de fortune : se nos bien sa nature et

ses manières rewardons, nos troverons k'en li n'ot onques riens estable et ele warde se droite estauleté en se remuance: car totdis tourne, ne mès en li n'est onques seurs fors quant ele le laisse. Car ki plus haut siet sour le rue de fortune, plus près est de cheir. Dont plus seur est quant ele fuit que quant blandist. Car quant ele fuit on espoire le monter, et quant on est en haut ou doute le cheïr. Qués biens dont devons espérer de celi ki à demorer est desloïaus et au partir porte doleur et tristece? Ki dont pour tele k'ele est le connoist, ne ses muances ne doit douter, ne ses blandissemens désirer. Ha! con de maintes et grans amertumes est envolepée et plaine ceste boneürtés morteus. Car ele ne puet durer à chiaux ki d'ywel corage ne le portent. Car cis est bons eureus qui d'iwel corage porte les choses ki li avienent. Ki est cis bons eureus s'il n'a en lui ferme corage en raison et en patience confermer k'il ne désire son estat à muer? Morteus gens, regardés vostre nature : dedens vous est et siet vostre boneurtés, ne mie ès choses foraines ke les gens par angousseuse covoitise désirant ne pueent toutes avoir, quant se toutes estoient en une main il convenroit tous les autres estre povres. Dont la sovraine frankise et boneurtés est estre menet par le frain de raison et ensi jamais ne serons povre. triste, dolant ne essilliet. Car toutdis nos tenrons seurs dedens nostre forterece de nostre ferme corage plus k'en castiel sour mote. Dont se nos désiriers restraindons, mais povre, esilliet ne enprisoné ne serons, car ces choses nos sont grevans par le grant desirier ke nos avons d'eles à fuir, et se fortement et paisieulement le portons, point ne nous tourbleront. Ne blasmons mie dont fortune; ce n'est ele mie ki nos fait chaitif, mais nostre non-sachance par désir de raison nient ordenée. Car nule chose n'a bonne

issue ki par soubite voie et desirier laisse ciertain ordene si con fait l'erragie covoitise de biens de fortune. Cis ki ces biens de fortune prise, fortune ki les donne doit prisier et ki le prise bien doit soufrir ses manières : car puisk'à li s'est donnés, sa dame reprendre ne doit. Car li desoustrains ne est mie desus le souvrain, et ki het fortune et tient por desloïal, prisier le doit mains et çou k'ele governe, et le tenir pour desloïal et fause quant ele promet çou ke doner ne puet, et cou k'ele donne poi le fet durable. Se dont cil bien ne sunt point nostre, mais à fortune, quele injure nos fet-ele, se quant il li plaist s'ele le nous retolt? Se nostre fuissent sor iaus n'eüst-ele nul pooir ne ne les tolsist mie: car nos vrais biens ki est nos entendemens et raisons ne sunt mie desous son règne. Se dont ele nos a nouris ens ès grans habondances de ses biens, quele injure nos fait-ele s'ele se main en retrait et à un autre les donne, et ossi bien ait celui à nourir comme cestui, et pour quoi constrainderoit li angousseuse covoitise de cestui ke fortune n'ouvrast de sen droit? Toutdis est sa rue tornans et ele s'esjoïst en ce k'ele met les choses basses en haut et les hautes en bas; et soudainement fait trebucier les fors roïames; car en cou prueve-ele sa force et sa signerie; dont ele se rit et moke de ciaus ki par lor foles pensées li yweleté 1 de sa tournant rue coie tenir welent. Or montons dont par tele manière que quant à fortune plaira, descendre nos covenra. Tele est sa nature, se raisons, ses gieus et s'estauvletés : ne li faisons mie tort, puiske desous li nous metons; soufrons sa signeries et ses manières et ce ne puet nus faire ki se pensée n'a en ferme corage establit, car riens ne nos fait chaitis, fors çou ke nous le quidons estre. Ha! con mout

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Var. : l'ineleté. (Ms. Croy.)

de gens se tenroient pour bon eureus s'il avoient le remanant de bien ke mout de gens ont, ki de fortune se plaindent. Ne nous confundons mie dont en pleur se nostre ardans covoitise n'a cank'ele requiert. Car fortune ens ès plus grans meschiés nos lait nos meillours choses, se par défaute ne les perdons, si con nostre entendement et raison, et aussi connissaules nos fait nos vrais amis, ke molt fait à prisier et les depart de faus amis et fait connoistre. Ha! comme seroit prisiet en grant prospérité ses vrais amis connoistre! Ne nous plaindons mie dont de le pierte des rikeces, quant par tel pierte nos aquerons le plus précieus joïel ki soit ou monde, c'est à savoir le connissance des vrais amis. Et ensi poons veïr ke li aversités de fortune plus proufite ke li prospérités; car en l'aversité nous le connissons muable et nient estable, fausse et dechevresse, et estruit et aprent les gens et delivre la pensée decheüe par le connissance de foibles biens ki en li sunt, et en la prospérité ele nos dechoit et loie no pensée, et fait aveule par l'espérance de ses vains biens et ses mençoignes, et dou vrai bien nos fait fourvoijer sans connissance.

## CHAPITRE XXIII.

Cis capitles moustre que gloire ne honneurs ne puet estre vraie boneürtés '.

Ke en gloire et honeur ne soit mie vraie boneurtés puet assés connoistre ki les conditions de ces choses vieut bien

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Boet., de Consol. phil. liv. II, III, passim.

regarder, kar les conditions de boneurté mout maisement i sunt sauvées. Je ne di mie ke glore et honeurs ne soient bien choses que bones gens doient désirer, en tel manière k'il doient désirer k'il aient cou pour quoi il doient estre honneret et loet de quoi gloire lor vient, mais encore soie covoitise de glore, fame de grant mérite entre les œvres du commun et atrait les corages des bons se mout ne sunt parfait, toute voies est-ele molt chetive, de petit pris et vaut mout pau : car ceste gloire n'est désirée de ciaus qui en li metent lor fin, fors par cou ke de gens en ce petit monde soient loet, et ceste renomée est mout petite, car la tiere n'est mie 1 ensi c'uns poins d'un cercle envers le rewart du ciel et de cesti est à penes li quars habitaules, et en ce quart a moult d'iawe et de mares et de tieres gastés, par quoi petit en remaint por habitation de gens; et toutes voies les foles gens ont grant désir de ce petit avoir le fame, loenge et renomée et la vaine glore ki si petit dure. Encore ceste petite pars dou monde est en mout de diverses manières de gens partie et divers langages et manières, lesqués sunt desevrés par molt de divers et estraignes et fors passages, par quoi maisement puet li fame d'une contrée venir jusques al autre. Mout a ore par le monde de contrées et de régions desqueles nous ne savons nouveles et comment pora jusqu'à nous li renomée de celui parvenir, de qui paiis et région nous ne savons encore nouveles: dont bien apert ke petite chose est et vaine et de po de value, li vaine glore et li fame ke nous tant désirons et pour lequele tant nous traveillons. Les meurs, les estres des gens et les manières sunt ossi moult diverses; car cou ki est honeurs à une manière de gens est hontes à une

<sup>1</sup> Var. : fors. (Ms. Croy.)

autre; ensi ke c'est honeurs en un paiis c'on nomme Trivalis de tuer sen père quant plus ne se puet aidier, par que il apert ke li gloire et li fame de gens ne s'estent fors k'à ciaus ki sunt d'une manière ; et de ces encore d'une manière est faite sovent dou preudomme oubliance pour la mort de ciaus ki le connurent. Et se li fait sunt mis en escrit u il sunt perdu u hors de mémore u par lonc tans sunt keüt en usage, si c'on n'i fet force; et se nous ceste renommée et vaine gloire désirons pour ce ke nous paissons vivre en le mémore des gens, ceste vie est molt petite, courte et foible et si nos est mors seconde. Car ceste renommée tost défaut et kiet en oubliance. Ki est ki recorde li fait de mains anciiens preudommes? En asses petite mémore et à pau de gens sunt ore li fait des anciiens preudommes de Perse, de Grèce et de Romme. Hé! mortel gent, que covoitons-nous si ce vent de vaine gloire, ki d'el ne siert ke des oreilles de gens à remplir de vois legière, courtée et trespassaule? Coment somes nous si fol k'en si legière chose et si passant quidons ke soit nostre boneürtés? Nous querons soufissance, mais cese petite partie dou monde ne puet estre de vaine glore rasasiie. Laissons dont ces vains biens, faus, legiers et trespassaules, ki des biens dou ciel nos ont aveuglés, et as vrais nous ahierdons, ki fermeté, seürté et soufissance donner nos pueent, si con font li bien entendable et de vertu. Ke covoitons-nous dont le glore de ces faus biens mondains, si con d'or et de pieres précieuses, de signeries et dignetés, lesquels en eles n'ont nul vrai bien, par quoi si nos cuers doient à eles traire. Se le bonté naturele en eles avoient, sachiés k'eles ne venroient mie à mauvais. Car choses contraires par nature ne pueent avoir ensanle compaignie, et nous véons sovent toutes voies ke ces mondaines signeries et dignités et autre bien de fortune

vienent sovent as malvais et les acompaignent, k'eles ne feroient mie se de lor nature avoient bonté parfaite. Car les choses à lor sanlans s'aproprient et fuient lor contraires. Ne ces signeries, ne li bien de fortune, ne font mie les malvais bons et dignes, ne n'ostent les visces, ains ont acoustumet plus à manifester le malvaisté des signeurs ke dou roster: car par lors maises œvres, il moustrent k'il ne sont mie digne des signouries k'il ont. Ha! con griés tourmens et fortunes avienent toutes les fies que pooirs mondains vient en le main de malvais : et de ce nos courchons-nous et blasmons fortune ki as malvais plus k'as bons ses dignités et ses richeces depart. Con grant meskief avint par Noiron l'empereur de Rome, ki fist bouter le fu en Rome et tuer père et mère et son frère, et saint Piere et saint Pol: et maint autre tirant ont maint grant mal fait. Car avec le pooir mondain de malvaistet garnit estoient, et rien n'est plus crueus ke malvais en poissance. Cist à droit parler ne sunt mie poissant, mais moult foible et tenre, et mout ont de défautes. Coment poons celui pour poissant tenir, combien k'il ait des biens mondains, ki sen corage refraindre ne constraindre ne puet, de covoitise de glore, de richeces et de délis? Con plus ont tés gens et plus sunt povre et mains ont de soufissance; car par lor ardant covoitise plus lor faut et çou k'autres a, à lor avis lor besoigne. Car li mauvais se juge sans plus estre digne de signeries. Toutdis me samble li blés à men voisin mieus croissans et ke se vake donne plus de lait; et nous avons maintes fois veüt ke les richeces ont malfait à ciaus ki les avoient. Car con plus a on de richeces, de tant croist plus li covoitise as autres. Ke vaut dont ceste boneürtés mondaine, par lequele, quant on l'a, on chiet en défaute, et povreté, et non soufissance, et on lait à estre seur. Encore fust Nérons li malvais emperères avironnés de plentet d'armes et etist moult de beles choses et de pieres précieuses, si avoit-il toutdis doutance : car mout estoit haïs par sa mauvaisté et cremoit sa signourie à pierdre; car nus malvais n'est onques à seur, car il pruevent par le recort des estas des anciiens ke les signouries de legier se remuent. Povre est dont li poissance et li signerie ki n'est soufissans et poissans à li warder. Mout est aussi ceste bontés mondaine tenre et de pau se sent, se toutes les choses ne li vienent à sa volenté, il trebuche legièrement en impatience. Et ki puet estre bons eureus ki à tous vens se tourble et de toute aversité se mésaise? Li bons eurés fermes et estables remaint par sen seur corage comment ke li cieus tourne. Ki est cis, s'il n'est de fort corage et patiens, ki ne désire son-estat à muer et ki ait si parfaite boneurté k'en aucune partie de son estat ne li coviegne soufrir chose dont drument se mesaise? Quar la condicions humaine est mout délicieuse, ne toutes les choses ensanle avoir ne puet. Et çou qu'ele a poi dure : car nous véons s'aucuns a plenté d'avoir, s'est-il despis pour sen povre linage; uns autres est de grant linage, mais pour se povreté volroit il ke nuls ne le conneust; uns autres a bone feme, mais n'en puet avoir enfans; autres a enfans, mais par lor mauvestés sera li pères sovent destourbés : par quoi bien apert ke nus n'a si parfaite boneurté mondaine ki del tout se concorge à son désirier. Car cascuns a aucune chose k'il ne set, et s'il le set, se li desplaira-il assés. K'a esté cis ki en ses grans richeces n'ait eut sovent son cuer à mesaise? Ki est ki n'a covoitié cou k'il n'avoit mie, et ki n'a soufiert le défaute des choses k'il voloit avoir et le présence de cou k'il ne voloit? Dont bien apert ke cil bien de fortune ne pueent faire les gens soufissans ne donner vraie joie k'elles encor dont pro324

metent. Mortel gent, retournés dont à vostre droite nature et vous soviegne ke vous estes par vo meilleur partie choses divines. Merveilles est : nous véons s'oisiaus u beste est mis en gaïole u en prison, s'il puet escaper il retourne au bos et à sa nature : et nous le chaitive caine de choses mondaines rompre ne volons pour repairier à nostre propre nature divine, laquele donne vraie poissance, soufissance, durance, glore, honeur et joie. Sachiés se bien de fortune faisoient le boneureus, toutes les gens à le mort seroient maleureus, car ci bien muerent avec les gens. Mais il n'est mie ensi, car on a veut maintes gens ki pour vraie bone eurté aquerre, ont soufert mort, doleur et tourment. Dont ce ne puet faire les gens en ceste vie bons eureus, ke quant trespassé sunt ne les puet faire chétis. Ki dont vieut estre poissans, si donte son corage de tous malvais visces et à iaus son col ne sousmece. Car ki sires seroit del une mer al autre et sur ses malvestés n'eüst pooir, tous ses pooirs ne vauroit riens; conbien ke li avers ait de richeces, jà tant comme il vive l'angousse del avarisse ne le laira, dont il iert toutdis non poissans et sans soufissance. Pour ceste poissance se dist uns philosophes à Alixandre, ki voloit ke li philosofes le servist : « Non ferai, dist-il, car je sui plus grans sires ke tu ne soies; car je sui sires de ciaus à qui tu siers et lor commande, et il obéissent; car tu siers à ton voloir et à tous tes sens, et il obéissent à mon commandement. » Fiçons dont les ieus ou ciel et ou souvrain bien, dont la vraie boneurtés vient, et des choses terrienes les rostons : si nous mokerons et gaberons de le chetive et vaine poissance ke cil quident avoir, ki en ce siècle pour plus poissant se tienent : se dont par pensée en ce sovrain bien, ki est simples et uns, nous ellevons, et en li connissant et amant, nos monterons deseure tous les gens, et

serons ou paiis pour lequel nous fumes fait, ki est nos drois iretages; et dont verons apertement ke cil ki à terrienes choses de cest monde s'adonnent, sunt vraiement essilliet de lor propre paiis et en chetivetés lor tans usent. Servons dont l'ordenance de ce très-bon gouverneur ki en le simplece de son entendement a toutes choses très-bien ordenées par ciertaines lois et establissemens, cascun selonc sa nature. Et tex fais nous a ke ce haut yretage ki est deseure toute chose créée, s'en nous ne demeure, aquerre poons. Metons dont l'ueil de no pensée deseure le ciel, et ne rewardons mie arière le terre; par quoi il nous aviegne, si comme il fist à le feme Loth et à Orpheus : comandet fu à Loth et à se feme k'ele issist de Ninive et ne rewardast mis derière li; liquele tenir ne s'en pot, si fu muée en une piere. Et Orpheus, si con les fables racontent, ala se feme en infier requerre; et tant bien canta et viela, ke li mestre d'infler li rendirent pour se bonne menestraudie se feme, par manière s'il rewardoit derrière lui, il le pierderoit. Il rewarda après celi ki derière venoit, si le perdi. Ke voelent ces choses dire, fors ke quant Diex tant de force nous a donné, ke nostre pensée ellever poons en le connissance de ses créatures et par celes en lui en après, nous ne devons mie nostre œil arière retorner à choses mondaines 1 : de cou dist li Éwangiles : « Cis ki met le main à le rele et rewarde derière ne est dignes dou règne de paradis 2. » Le main à le rele metons quant viertueusement ouvrons, et derière rewardons quant les malvaises faisons u bonnes pour le loenge et le vaine glore, l'onneur et le beubant de cest monde. Et ensi apert k'ens ès biens de fortune soient déli-

<sup>1</sup> Cfr. S. August., De cant. novo Tract.) II, IV.

<sup>3</sup> S. Luc, 1x, 62.

table u proufitable u de vaine glore u d'oneur, ne puet estre vraie boneurtés. Car nule de ces choses ne font poissance, seurté ne soufissance, ne joie parfaite, k'il en boneurté covient.

#### CHAPITRE XXIV.

Cis capitles muet ceste demande, se maus est aucune cose, et s'il est comment c'est k'il n'est punis 4.

Mout fait de gens douter une doutance ki puet naistre de çou ke dit est deseure: car dit est ke Diex est très-bons et très-poissans, et ne mie çou sans plus, mès plus proprement bontés et poissance, et k'il, par sen simple entendement nient muable, toutes choses muet et ordone et governe, selonc le milleur governement ki estre puist et meillor ordene. Puis dont k'ensi est, comment sera maus et s'il est comment est-ce k'il n'est punis? Et ke punis ne soit nous monstre, si con il sanle, çou ke nous véons les malvais si grans signeurs et si poissans, ke riens, si k'il nous sanle, ne lor faut, ne n'ont nule grietés, si k'il no sanle; et li bon sunt povre et chaitif et ont tous meschiés et siervent les malvais, ki le loiier des bons sanlent estre ravissant: et de çou drument nos esmervillons et Dieu

¹ Bozcz, De Consol. phil., L. IV, passim. C'est une paraphrase chrétienne du protée de la philosophie scolastique, probablement empruntée, comme tons les fragments que nous avons lieu de signaler ici, à quelqu'un de ses nombreux commentateurs; nous n'avons pu déterminer lequel, mais ce u'est ni St-Thomas, ni St-Anselme, ni Abélard, ni Guill. de Champeaux, dont nous avons compulsé les œuvres.

drument en blasmons. A parfaitement ces doutances sore nous covient supposer ke ces trois choses sunt si con tout un : c'est biens est uns, cou ke bon est est une chose, et çou qui est, est bon et une chose : et ce sont trois de plus propres nons que nos puissons de Dieu dire, ne par lesquex mieus nommer; de quoi Diex dist à Moyse et quant il l'envoïa à Pharaon le roy d'Égypte pour delivrer les fils Israhel, quant il li ot demandé: « Sire, ke dirai ki m'envoie? > - < Di, dist Diex, cis ki est t'envoie. > Dieu aussi estre tot poissant nus ne noie. Se Diex est dont tous poissans, dont puet il malfaire et le fait, et se mal fait, dont n'iert-il mie bons : et ce nos covient dire se maus est aucune chose. Ore est faus que Diex n'est mie bons u ke il soit malvais; par quoi il s'ensieut ke maus est nient, car se c'estoit aucune chose dont le poroit Diex. Biens et maus aussi sunt contraire, est et nient est sunt contraire; se dont biens est, maus est nient. Tout ensi c'on diroit vie et mors sunt contraire, ouvrer et nient ouvrer sunt contraire: dont se li vis puet ouvrer, li mors ne pora ouvrer; et ensi con mors dist le destruisement de vie et le prive, ensi maus prive le bien et le corront et est privations de bien; ne ne dist mie aucune chose estre, ains tolt le bien : ensi k'estre aveule ne dist nul estre, ains prive le vir; car s'estre aveule disoit aucune chose estre, il convenroit ke ce fust aveule ki ne veroit; mais ce n'est mie voirs, kar une piere n'est mie avule et si ne voit mie. Car ce sans plus est aveule ki par se nature vir pooit et point ne voit. Ce k'avient pour çou ke tés choses ne dient mie estre, ains privent et ostent aucune chose et estre, si come estre aveule li vir, et maus le bien. Puis dont que moustret avons ke maus est nient, legièrement poons moustrer ke li mauvais sunt non poissant et li bon poissant, puiske biens et

maus sunt contraire, et poissant et non poissant sunt contraire; se li bon sunt poissant, li malvais seront non poissant: et mieus devons dire les bons poissans ke les malvais, car plus font cou k'il voelent. Celui tient-on pour poissant ki puet faire ce qu'il vieut, et celui ki ne le puet pour non poissant. Car à çou k'aucune chose soit faite, il covient voloir et pooir : kar ki vieut et ne puet, u puet et ne vieut, jà n'ouverra point. Or est tout plain par cou ke deseure dit est, ke toute li ententions des gens et toutes lor œvres si tendent et quièrent une fin, si con vraie bonne eürté, et toutes lor œvres ke les gens font est pour cesti aquerre. Ki dont à cesti puet parvenir, cis est vraiement poissans et les œvres fait par lesqueles on le puet et doit aquerre, et cis ki ne puet est non poissans. Or est apiert ke les maises œvres ke li malvais font, pour lesqueles il sunt malvais nomet, n'ont pooir d'ataindre ne d'engenrer ce sovrain bien, ki est boneurtés. Car nule chose n'est engenrée ne attainte par sen contraire. Or sunt les maises œvres des malvais contraires au souvrain bien, par quoi li malvais falent à aquerre le souvrain bien et ce bien encore dont sovrainement désirrent. Par quoi bien apert k'il sunt non poissant, quant lor voloir acomplir ne pueent et cou ke plus désirent. Et li bon sont poissant ki ce bien pueent aquerre et aquièrent. Et pour ce dist-on ke li sage sans plus font cou k'il désirent. Et ne mie sans plus li malvais sunt non poissant, ains puet-on dire k'il sunt nient, car cou ki ne puet faire cou ke ses naturés offisces requiert tient on pour nient, si comme un home mort et une main arcetike foursechie: hons mors et mains foursekie sunt, li hons une caroigne et li mains uns sanlans de mains; mais on le conte si con pour nient. Quant l'offisce ne pueent faire k'à home et à main apertient, s'on les nomme hons et

mains c'est selonc équivocation, ensi k'uns hons poins est dis hons; ensi li malvais ki mort sunt par lor maises œvres sunt nient, car il ne puet faire le droit offisce d'ommes et pour lequel les gens sunt faites et à quoi toute lor ententions tent, si con vraie boneurté aquerre, sont dit nient, quant mort sunt, en tant que le droit offisce de gens faire ne pueent; par laquele chose li malvais ne doient mie estre conté ou nombre de gens : kar il sunt mort u muet en bestes, si con li fables d'Ulixes à deseure raconte. Car proprement et simplement les choses sunt ki wardent lor ordene et lor nature retienent. Et s'aucuns dist li malvais font molt de choses et pueent faire, je di ke tele manière de faire n'est mie faires proprement à parler, ains est une manière de maladie et d'enfreté, ensi c'on dist d'un malade ki fait les fièvres; cis faires n'est mie à droit faires, mais maladie et non poissance. Ensi li mal ke li malvais font n'est mie poissance ne de pooir ne vient, mais d'enfreté et de maladie; mais ensi con deseure a esté dit est niens, par quoi maus faires n'est mie pooirs mès non pooirs, quant bien faire est poissance. Bien est voirs que li malvais usent de ce k'en aucune manière les délite, mais lor sovrain désirier aconplir ne pueent. Car le souvrain bien ataindre ne pueent; dont très meschéant et maleureus sont li malvais ki le propre nature de gens ont laissiet et fait se sunt biestes et par droite non sachance se fourvoient en quérant desous tiere le vrai bien ki est en haut et ou ciel. Et quant le faus bien par grant travaus et maintes angousses ont aquis, dont quident-il les vrais biens counoistre et d'iaus joïr et avoir vraie poissance; mais n'est mie ensi. Car ki regarderoit dedens le cuer le mauvais signeur séant en kaïère d'or, viestu de precieuses vestures, avironné de plenté de siergans armés, souflant par les narines par ardeur

de cuer, manechans par crueus visages le sougis, il le veroit de mainte kaine encainet. Car del une part covoitise de luxure par malvais venin le pensée enflame; del autre part ire le cuer enbrase ; d'autre part, covoitise le destraint ; d'autre part, vaine glore le tormente; et ensi comme aucuns de plenté de kaines loïés ne puet faire çou k'il désire, ensi le malvais apriesset dou fais de lor visces, lor sovrain valoir ne pueent accomplir. Et ensi poons veïr de combien de bruek et d'ordure li mauvais sunt envolepé, et de quantes lumières les bontés resplendissent, et ke li mauvais sunt mains poissant c'on ne quide, car le plus grant partie et le milleur de lor voloirs ne pueent furnir. Et sachiés que c'est grans avantages au malvais quant se voloir ne puet emplir. Car cis est plus maleureus ki veut le mal faire et le fait, ke cis ki sans plus le veut. Dont en faisant mal li mauvais s'empire et li bontés des bon par ces grietés soufrir est engrangie. Et s'au malvais est grietés faite, c'est lor avantages. Car seli mauvais sunt par justice punit u suefrent grietés, ce lor est grans biens, car li mauvestiés punie est bonne par le raison ke justice est faite par le paine ke li malvais suefre. Et osi li malvais est matère de justice ki est aucuns biens. Mais li mauvaistés nient punie est mellée de nient justice ki est uns grans maus. Et s'au malvais avient grietés, si comme il sanle, sans raison, si esse encore ses biens. Car tex chose li avient pour lui castiier; et se par le mauvais li bon sanlent grevés ce ne lor est mie damages. Car lor vertus par fortement soustenir en resplendissent et leur corages en grieté soustenir s'aiise. Par coi bien apert ke male fortune ne grietés n'est malvaise. Car u eles vienent maises as bons u pour lor bonté enluminer et faire counoistre, par fortement et vertueusement soustenir sans issir d'atemprance et de patience et, u pour cou ke par les grietés k'il suefrent, il

aprendent à councistre le main de Dieu, par quoi par le bonté k'il sevent en iaus, en orguel ne montent; et Dieus est fiaules, poissans et amis, ki ne suefre mie k'il soient tentet deseure lor pooir, ains le pourvoit en donnant force et poissance de grietés à soustenir. Et encor aient par saulant li malvais aukun pooir sour le cors des bons, n'ont-il nul commandement sour franc corage, ne n'ont pooir de remuer le ferme pensée dou bon fermée par estaule raison. Car il voit k'ensi con s'en vont les choses lies ensi se remuent les tristes, et se grietés avienent au mauvais, ce sera u pour iaus amender par castiier, u pour iaus à punir; dont vient justice; et ensi apert par cou ke deseure est dit que li malvais ki mal font et ne sunt punit, sunt plus maleüreus ke cil ki grietet suefrent; et ke li mauvais punit et ke plus longuement vivent et plus sunt maleureus, car plus longuement sunt malvais. Et encore sanle lor vie longue, si est ele courte. Car petit durent et lor pooirs legierement dechiet. Mais ces choses deseure dites otrieroit mout envis li opinions du commun peule. Car li communs tient le mauvais sovent pour mout poissans et bieneureus, et ce n'est mie merveille s'il sunt déchut; car li communs les choses terrienes et oscures plus quièrent et counoissent et lor entente à eaus metent plus k'il ne facent à vrais biens et célestiaus. Et sunt ensi con li oisel ki de nuit voient et de jour ne pueent vire: mais li bons vertueus ki lor corages ellievent deseure les choses terriennes et as celestiaus entendent, à bonnes et vertueuses, counoissent par vraie lumière, ke li bon sunt poissant et font çou k'il vœlent et ont souffisance, et li malvais non poissant et sans souffisance. Et tot ensi comme on a pité de ciaus ki sunt de cors malade, ensi de malvais pité avoir devons, ki dehaitié sunt de corage, et les bons devons amer se faire volons cou ke raisons aporte.

#### CHAPITRE XXV.

LI ARS

Cis capitles moustre k'il est une autre vie après ceste en lequele on doit avoir loiier des bienfais et parfaite bonëurté, et griétés et paine pour les meffais<sup>1</sup>.

Il ne doit nului venir en doutance ke li bon pour lor viertu n'aient mout grant et noble loiier et le malvais n'aient paine et dolour pardurable, car puiske li bon ont le sovrain bien gaaignié ki est bone eürtés et Diex, si con dit est, est sovrainement bons et bons eureus, il aront dont Dieu gaaignié et un avec lui devenront, si con deseure a esté dit ke li espirs ki à Dieu s'ahiert, uns devient avec lui: dont li bon deviennent si comme Dieu. Et tex loiiers est mout nobles et de grant pooir fermes et estables, car à nul jour ne puet falir, ne nus mondains pooir ne le puet tolir, ne malvaistés d'autrui enpirer ne amenuisier; et puis ke bien et maus sunt contraire et li boin au malvais, il s'ensieut puiske li bon sunt digne de noble loïer ke li malvais aient torment et paine. Puis aussi que nous tenons Dieu pour boin et droiturier moult seroit grand merveille s'en si juste et droiturier signerage les choses faloient à lor droiturier loïer. Or veons le plus souvent les bons en ce siècle avoir plus de maus et de grietés de chartres, de faim, et soif, de tourmens, de paines et de mort sans rainable okison, ke les malvais; se dont li boin pour lor bonté n'avoient aucun loiier et li malvais pour lor maus paine, Diex ne sanleroit mie droituriers governeres, pour laquele chose dire nos covient k'après ceste

<sup>1</sup> Cfr. S. Thomas, Somme theol., 1 p., q. xii et suppl. q. xcii.

vie en lequele li bon suefrent mout de maus, lor est otriiés · loiiers perdurables et as malvais paine. Coment puet on croire ke bontés n'ait mérite et malvaistés tourmens? Et se aucuns dist li bon ont loiier en cou k'il sont des bons loet, trop est cis loilers petis pour tant de grietés, de tourmens et de mort soufrir. Nos désirs aussi naturés si tent à cou que nous aions boneurté parfaite, et, cou ne puet estre en cest siècle, car cis n'est mie de tout en tout bonseureus ki est de laide figure. Nus ne puet noiier ke molt de chose de fortune ne soient ki jointes avec le boneurté c'on puet en cest siècle aquerre, ne le facent plus ellisable, si con santés de cors, soufissant richeces et ami, et si sunt aussi aucune choses ki l'enpêchent, si con maladies, povretés d'avoir et d'amis. Kar cis ki ces choses a, mains puet avoir spéculation, ke cil ki a le contraire. Tousjours aussi ne poons mie estre en contemplation, dont nous n'ovrons mie tousjours le meilleur œvre, si comme en dormant, en mengant et en buvant et autres œvres faisant, et Dieu asés petit connoistre poons en ceste présente vie, ke sovrainement désirons et ki est nostre boneürtés parfaite. Puis dont que tant d'empêchemens puet avoir en le boneurté c'on puet en cest siècle aquerre et nos désirs naturés tenge à parfaite boneurté, liqués ne puet estre en yain, il covient par force ke nos dions ke parfète boneurté nous poons aquerre, u nos désirs naturés sera en vain. Or ne le poons avoir en cest siècle, par quoi dire estuet k'après ceste vie soit autre vie, en lequele nous aions parfaite boneurté por nos bones œvres et maleurtés pour les maises. Et de ceste boneurté dist sains Pols: « — Nous véons en cest siècle Dieu par un miroir, si que une sanlance; mais quant cis mortés ara vestue immortalité, dont le verra il face à face et dont counistra-il si comme il est conneüs! .»

<sup>1</sup> Ep. ad. Cor. xiii. 12.

- Et ce meimes dient tout li prophète et li saint; et preske toutes les lois, con fausses k'eles soient, prometent plus de bien as bons u ciaus ki le loi wardent après ceste vie, c'on n'ait en ceste, si con li lois de Sarrazins pour ce k'il sunt luxurieus promet en l'autre siècle tant de femes et tel pooir con cascuns volroit avoir. Aucun aussi ancien philosophe pour le bien à enorter et le mal à destorner, disent que les ames des bons entroient après ceste mort meilleurs cors, si comme ens estoiles. Dont mout en i a ki ont non de gens ki jadis furent, si comme Saturnus, Jupiter, Mars, et autre; et les ames des mauvais entroient pieurs cors, si con de pourciaus, de leus u d'autres vis bestes; et comment k'il mentissent, toutes voies entendoient-il k'après ceste vie vient une autre, en lequele li bon rechevront bon loijer de lor biensais et li malvais pour lor malvaistés malvais. L'ame aussi des gens nus sages ne doute k'ele ne soit nient mortele, car elle est sans matère, liquele matère est commencement de toute corruption. S'ele a dont en cest siècle bonté aquise et connissance de Dieu, comment le pierdera, et li malvaise osi comment faurra à paine? Et c'est çou ke li bone ame désire k'ele soit desnuée dou cors, par quoi plainement et sans couverture puisse son créateur counoistre et que li ame soit chiergie et empeechie par le cors, nous monstre bien Platons ki dist: ke li ame apressée par le. pesantume de le char ne puet clérement entendre. Dont quant les gens aprendent li ame recorde cou que de se nature elle set, et par le fais de la char ele avoit entroubliet. Dont par raison bien doit désirer estre de tel chartre descombrée, parquoi sans moiien elle puisse de son créatour et de ses créatures parmi lui avoir counissance. Nous véons encore les choses dou monde estre en mieus muées, si con tiere et iawe en air, et air en feu; les éléments aussi estre

mués en cors qui ont ames virissans et en tant valent mieus ke çou ki a ame vaut mieus que çou ki point n'en a, si comme en hierbes et en bos; ces choses outre s'enmieudrent quant d'elles sunt nouries les bestes, ki ont ame sentant, et des bestes les unes mains parfaites sont peuture a plus parfaites, et les bestes paissans, noans et volans sunt muées ens ès cors des gens, ki est le plus nobles ki soit desous le ciel. Se dont toutes ces choses quant eles lor nature muent en mieus sont changies, comment seroit ce ke les gens c'on tient pour le plus digne chose et plus noble ne muassent en mieus, ains fussent changiet en le plus vil et orde chose? Car nule plus ville ne orde karoigne n'est que de gens, pour laquel chose nous ne devons mie douter que les bonnes gens ne soient à le mort muées en mieus, si con de ceste mort en vie pardurable et ke li ame n'aie boin loiier de ses bienfais et ke li malvais ne soient punit et ke li ame ne monte deseure les cieux là ù il a vie beneoite manant toutdis, si con dist Aristotles: et quant nous là serons adont venrons en no propre paiis et en no propre iretage por lequel nous somes fait, et dont verons clérement ke cil ki sunt en cest siècle sunt essiliet, li un à terme, si con li bon tant k'il sunt en cest monde, et li malvais à toujours, kar en ce paiis ki promis lor fu, se par lor meffait ne le perdoient, jà ne parvenront. Car par lor maises œvres s'en ont fait nient digne quant avec le sovrain bon ne puet li mavais manoir.

#### CHAPITRE XXVI.

Cis capitles moustre ke li mondes est governés par ciertains governeur<sup>1</sup>.

Ce fait aussi mout les gens esmervillier ke tant de maus avienent as bons et li malvais ont aucune fie si con tous souhais: aucune fis arière li bon ont bonnes fortunes et li malvais maises; aucune fie aussi li bon et li sage ordennent lor œvres bien et sagement et tot lor vient au contraire; autre si sunt ki lor œvres n'ordenent ne bien ne sagement, et si lor vient lor cose à volonté et au mieus; dont il sanle ke ces choses avienent par fortune u par aventure, ausi qu'il ne fust nus ki ce monde governast; mais il n'est mie ensi; car il est uns governère dou monde si con Dieus ki par se simple porveance a toutes choses ordenées, les passées, les présentes et celes à avenir, et cascune selon son estat et ke mieudre est; dont toutdis des choses le milleur en ellist; et ce nos moustre bien li generations, li movement et li estas des choses de nature, ki est si merveilleurs et si divers et fermes toutes voies selons se nature, et ce apert: car les choses natureles ensieuent communement une rieule et une manière; et ceste nature vient as choses par le simple et pure pourveance del entendement de Dieu, ki toute nature a pourveüe et ordenée, selonc cou k'ele vient. Selonc ce dont ke nous regardons ces choses natureles et dou monde, selonc cou ke de le purté del entendement de Dieu ele vienent, on le nomme pourveance de Dieu; mais se nous ces

<sup>1</sup> Compilation de divers endroits de Boece, Cons. phil., l. IV.

choses ensanle comparons selonc ce k'eles sunt menées t, faites, et avienent en divers tans, on le nomme destinée u eur; et dist on ke c'est li destinée des gens u lor eurs k'ensi lor avient. Dont la pourveance de Dieu est çou ki tot ordene en son entendement et ki joint toutes choses à lor ordene et à lor nature et toutes les pourvoit. Dont selonc le destinée les choses aquièrent lor fourmes et lor nature en lieu et en tans par le simple pourvéance de Dieu nient muable, ki le destinée ki à li est sougite a ensi pourveue; dont la pourveance de Dieu est fourme des choses ki doient avenir, et li destinée et li eurs est li ordenance muable et temporeus, ki as choses en cest siècle avienent; et ensi con li destinée u li eurs est sougis à le pourveance de Dieu, si sont toutes les choses qui sougites sunt à le destinée sougites à le pourveance de Dieu, cascune selonc l'ordene et le nature ke Diex les a pourveües. Or sunt aukunes choses qui ne sunt mie sougites à le destinée, si con celes ki sont deseure le movement dou ciel et près de le nature de Dieu; autre chose ne nommons destinée, fors les diverses aventures ki avienent as choses ki sont desous le movement dou ciel, et ki par tel movement en tans et en liu aquièrent diverses muances. Des autres choses ki sunt deseure le tans dist on plus proprement ke c'est lor nature ki point ne se cange ne ne mue si con fait cele ki est sougite au tans. Or devons savoir que tans n'est autre chose ke li mesure dou movement dou ciel selone cou ki premier fu et cou ki après s'ensieut; si ke se nous regardons aucun point dou ciel ki soit en Orient, metons que ce soit li solaus, et puis si le rewardons quant il est en miedi, li mesure ki ce movement mesure, si con du point d'Orient dusques en miedi est apelés tans, si con dist:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Var: Meüles. (Ms Croy.)

il a tant de tans ke li solans fu en Orient ains k'il fast en miedi; et selonc ceste mesure est prise li mesure de tous autres movemens, si ke nous disons: il a un jour u le motiet, le tierch u le quart ke cis se parti de ci u k'il se meüt pour là aler. Et ensi poons entendre ke les choses ki n'ont point de movement, ne premiers ne sievant, ne sunt mie en tans ne au tans sougites; ne premiers, ne secons, ne darrains en eles ne kiet, si con en Dieu, ne en ses angeles, ki sunt deseure le movement dont li tans est mesure ; mais ces choses ki sunt desous ce movement sunt desous le tans et sougites à li; par quoi il lor covient soustenir les diverses muances de ce tans et c'est çou c'on nomme destinée u eur. Et tele diversités avient as choses par le simple pourveance de Dieu ki as choses a donet lor natures, ne cele n'oste ne ne destruit, ains lait cascune chose aler selonc le nature ke dounet ler a, si k'il fait aucunes choses ke par nécessité cevrent, si con les angeles ki toutdis bien œvrent et les cieus ki par nécessité toujours se muevent. Autres choses sunt ki ensi u autrement pueent avenir, et che apertient à le noblece et al estat de si noble signerie con est li règne de Dieu, ke les choses de lui vienent selonc divers degrés et ke nus n'i faille, kar autrement seroit il défailans se ordenes des choses peüst estre au monde ki ne fust; et pour cou ke Dieus est purs et simples et nécessaires, si covient de cest estre le coses selonc divers degrés estre eslongies tant c'on viegne à le chose ki le mains ait d'iestre et ki soit sans plus en poissance, si con est li première matère des choses engenrantes et corrompables ki est en poissance à estre desous toute forme; ne n'est el ke poissance, se ce n'est en tant k'ele est desous aucune fourme si com de bestes u des élémens u d'autres cors matérieus. Ensi avient il aussi ke choses nécessaires de Dieu selonc divers degrés, s'eslongent jusques adont c'on vient as choses ki le mains ont de nécessité et plus sunt de li eslongies, et ce sont celes ki ensi u autrement pueent avenir. Et teles sunt les choses ki sunt sougites au tans et à le destinée, si con les choses ki se muent or en un estat or en un autre. Et meement sunt de ceste condition les choses ki sunt faites par le volenté des gens; car li volentés est franke, si con dit a esté; et frankement s'assent u desassent à ouvrer u nient ouvrer. Dont les choses qui par li pueent estre faites, pueent estre et nient estre de lor propre nature; et ensi sunt les choses très-bien ordenées par la simple et pure porveance de Dieu descendans par degrés jusques as choses muables, ki ensi u autrement pueent avenir. Et ceste ordenance tient les choses nécessaires et muables ferme en lor nature par quoi nule confusion n'a entre eles, et sunt par ceste manière totes adrechies à bien et ordenées. Et ensi poons vir que li mons est par ferme lois et establissemens ordenés et par Dieu governés. Et con Diex connoisse les choses par vrai jugement, ne mie si con nous faisons ki sovent jugons tel a bon ki est malvais et tel malvais ki est bons, Dieu dont adrecera les choses selon ce k'il set k'eles mieus valent à ciaus à qui il les envoie, et fait si con li sages fisiciens, ki a pluiseurs malades et de diverses maladies et bien les counoist; garist ' l'un par amères médecines, l'autre par douces, l'un par froides, l'autre par caudes. Ensi li mies des deshaitiés corage si con Dieus, envoie as gens ore bonnes fortunes, ore malvaises, selonc k'il set que lor besoigne, et adrece et ordenne toute chose à bien, et encache tous maus. Dont il apert que toute fortune comment ke nous le tiegnons pour maise, s'est ele bonne; car se les bonnes vienent as bons u c'iert pour lor

<sup>1</sup> Var: Warist. (Ms Croy.)

mérites u pour les biens ke Diex lor envoie il se maintienent en bonnes œvres, et si li sanle ke maises fortunes as bons avienent, ch'iert u pour iaus à user en grietés soustenir, par quoi lor vertus plus resplendissent et confermet soient en li et par çou amendet et par ces grietés soustenir soient as autres example ke vertus ne soit par aversité vencue; dont on a main veut ki pour vertut garder ont mains tourmens soustenus. Et s'au malvais vienent par sanlant maises fortunes, ch'iert pour aus amender u pour castiier u pour punir. Et toutes ces choses sunt bonnes et à droitordenées par le simple pourveance de Dieu ki toutes choses au meilleur adrece. Ne cis adrecemens ne tolt mie le destinée, le fortune, le cas d'aventure ne le franchise de le volonté humaine. Car la pourveance de Dieu lait cascune chose en se nature et en s'ordenance si con dit a esté. Et le différence entre fortune et cas d'aventure nos donne Aristotles ki dist ke quant aucun fait aucune chose par intention, et selonc çou li avient aucune k'il mie n'espéroit, c'est fortune : si ke s'aucuns vieut aler au markiet pour demander ses detes, et il trueve entre voies son deteur ki li paie; et adont est ce kas d'aventure quant aucuns fait aucune chose par aucune entention et une autre en avient, ki à cele entention est toute estraigne; ensi ke s'aucuns alast four en se courtil pour semer et il trovast un trésor. Et ceci ne vient mie de nient, ains de causes lesqueles quant ensanle vienent eles font le cas d'aventure, si con cis ki le trésor repust ne fust et cis n'euwist fouït, li trésors n'eust mie esté trovés: et ces choses sunt les causes de nostre aventure, lesquels quant ensanle vienent font le cas d'aventure, sans l'entention de celui qui il avient. Car cis ki le trésor repust, ne cis ki le courtil fouoit n'avoit mie entention ke li trésors deüst estre ensi trouvés; mais li ordenance de le pourveance de Dieu, ki les choses governe et les fait

venir en lieu et en tans, assanle ces causes, dont li cas d'aventure vient; ne mie ke cis cas viegne par nécessité, se ce n'est en tant que les causes mises il covient le cas avenir, par une manière de nécessité, ki n'est mie nécessités simplement, mès par si et par condicion. Car se ces causes vienent ensanle li trésors sera trovés. Or n'est nul nécessités ki celui constraigne à metre là le trésor ne l'autre à fouïr; car par lor franke volenté le pooient u faire u laissier, par quoi il n'i a point de nécessité se ce n'est par condicion, se ces choses vienent ensanle, dont sera li trésors trovés; si c'on diroit: quant Jehans keurt, il keurt par force et par nécessité; mais k'il keure n'est mie nécessaire, car ains k'il courust estoit en son franc pooir courre u nient courre; mais quant il keurt, il keurt par force et c'est condicions.

# CHAPITRE XXVII.

Cis capitles moustre ke toutes choses n'svienent par force u par nécessité <sup>8</sup>.

Mout plus encore nous poons douter parce ke dit est: car dit a esté que Dieus pourvoit toutes choses par se simple entendement, et si dist-on ke franke volentés remaint as gens, et ces choses sanlent estre mout contraire. Car puisque Diex qui ne puet estre engigniés pourvoit aucune chose, il sanle k'il coviegne cele chose avenir; car s'ele n'avenoit ensi, il sanleroit ke li pourveance de Dieu ne fust riens et ke se

BOECE, de Cons. phil., V, v. x1.

science peüst falir. Et se nous rostons le franke volenté et disons ke tout avient par nécessité, mout de maus et défaus s'ensivroit, kar il s'ensivroit k'il ne se covenroit point conseillier ne aviser ne prover ' de ses choses. Et ki est cis ki ait à mengier s'en aucune manière ne le pourchace? Et se nos consaus n'a nule frankise pour noient prions Diex ne autrui: tout nous venra si comme il doit avenir. Après, ne visce ne viertus ne sunt riens, ne li bon ne doivent avoir loiier de lor bonnes œvres, ne li mauvaispaine de lor males. Et nule pieur chose ne puet on penser que çou ke nous metons sour Dieu nos malvaistés, en disant ke par sa pourveance nos malfaisons. Aucun respondent à cele doutance en tel manière k'il dient ke les choses n'avienent mie pour cou que Diex les ait ensi pourveues et k'il les sace ensi avenir, mais pour cou k'ele ensi avenront les pourvoit Diex et connoist si comme ele avenront. Et tele response ne sanle mie souffisans; car de cou s'ensieut ke les choses font nécessaire le pourveance de Dieu et se science; et mieus sanleroit ke li porvéance de Dieu et se science fesist les choses nécessaires, quant par Dieu et se science les choses sont faites; et encore s'ensieut ke li pourveance de Dieu fust mains ciertaine ke de gens, se les choses de Dieu pourveües par pourveance n'avenoient, et eles avienent souvent par le pourveance de gens. Et pour ceste nient soufisant response, si dient aucun ke s'on compère les choses à avenir à le counissance et le porveance de Dieu, ele sont nécessaires; mais se nos ces choses à avenir selonc ele rewardons et lor nature, eles ne sont mie nécessaires, ains sont frankes et par franke volente avienent celes ki par les gens sunt faites. Et ceste nécessités c'on met ensi en tès choses

<sup>&#</sup>x27;Var: Pourveir. (Ms. Croy.)

par le porvéance de Dieu n'est mie nécessités simplement. mais de cendicion, ensi c'on diroit quant une hon va k'il va par force et par nécessité; ne mie pour çou ke quant-il n'aloit qu'il fust constrains d'aler. Car en lui estoit li faires et li laissiers; mais quant il ne puet estre k'il ne voist, par quoi ceste parole est vrale: Jehans, quant il va, il va par nécessité. Mais ceste nécessités n'est mie simple, mais par le condicion ki est quant il va; ensi est il par dechà ens ès chose ki par volenté sont faites et ki ne sont mie nécessaires de lor nature, ki covient k'eles soient puiske Dex le a pourveues. Encore puissent eles ensi u autrement avenir par lor nature si k'ele avieuent par nécessité par ceste condicion ke Dieus les a pourveues. Et encorne sanle mie cechi voirs, ke se Dieus a cou pourveut à avenir, il avenra par nécessité. Car à ceste proposition : Diex set cou à avenir, n'ensieut mie ceste autre proposition: dont avenra il par nécessité. mais à ceste ci : dont avenra il. Car à le proposition simple et sans condition, doit une antre simple ensievir, et à celi de condition autre de condicion. Si k'à ceste proposition : Jehans courra, metons k'il n'iert mie empeechies; mais il le puet estre : n'ensieut encor dont mie k'il keure par nécessité. Car en Jehan ne en son courre n'a nule nécessité, par quoi il coviegne k'il aviegne; mais à ceste : tot li home sunt mortel, s'ensieut ke Jehans ki est hons soit morteus, car ceste est vraie, tout li home sunt mortel par nécessité. Et pour cou k'en ceste proposition: Dieus set ke Jehans courra, n'a noint de condicion de nécessité, se n'ensieut il mie ke Jehans keure par nécessité; mais ceste: Jehans courra. Car li propositions de nécessité doit sievir de cali de nécessité et de le simple sieut li simple. Et ensi apert k'encore sache Dieus comme li chose ki est à avenir avenra, si n'avient ele mie par nécessité quant de se nature puet avenir et nient

avenir, et ensi puet remanoir franke volenté as gens : et si seront les coses de Dieu pourveues. Encore nule pourveance de Dieu ne d'autrui n'oste les choses de lor nature : car dont remueroit il çou que pourveüt aroit, par quoi les choses nécessaires covient estre totdis nécessaire: et cele ki ne sunt mie nécessaires ne pueent estre faites par nule pourveance nécessaire : car dont perderoient eles lor nature ; dont Dieus voit et counoist les choses nécessaires et nient nécessaires : cascune tele con nature donnet li a. Dont Diex voit Jehan aler, ki de se nature tés est k'il puet nient aler; et ceste nature ne li tolt point li counissance que Diex a de sen aler, dont se counissance ne fait mie Jehan aler par force u par nécessité. Nient plus ke s'uns hons voit le soleil lever et Jehan aler, cis veïrs ne tolt à nule de ces choses lor natures, car il voit le soleil lever, ki par nécessité se liève et Jehan aler ki va par volenté. Ensi Diex voitcascune chose en se nature, le nécessaire nécessaire, et celi ki ensi u autrement puet avenir, tele k'ensi u autrement puet avenir. Dont il councist les choses teles k'eles sunt, ne lor nature point ne lor tolt par se counissance: mès il ne counoist mie les choses selonc le nature des choses, mais selonc le siene: car les choses sunt conneuwes selonc le nature du counissant ne mie des choses conneutes: si con nous veons c'une vérité est d'aucune chose et si en ont diverses gens diverses connissances; et c'est pour ce ke li chose est conneue selonc le nature des counissans ki diverse opinions en ont, ne mie selonc lor nature. Et pour ce Diex counoist les choses à avenir selon se nature, ki est certaine, et si n'avenront mie les choses par nécessité quant de lor nature teles sunt k'ensi u autrement pueent avenir. Or devons aviser pour parfaitement savoir respondre à ceste doutance, quele est li nature de la counissance de Dieu : si devons entendre que li p atur

de Dieu n'est mie tele con de choses ki se remuent et ki sunt en tans et en lieu et desous le tans. Car le nature de Dieu est tele k'il a parfaite possession d'iestre et de vie et de cank'à li apartient et tot ensanle et sans terme; et ce nome on éterne, qui a possession parfaite toute ensanle de vie sans terme. Mais les choses ki sunt en tans u se muevent, encore n'eussent eles eut onques commencement, ne ne deuisent à avoir fin, sine sunt eles mie éternes; careles n'ont mie le possession de lor choses ne de lor vies tot ensanle. Car après cou c'une partie dou ciel est en Orient, l'autre se liève et l'autre après et ensivienent les parties dou jour l'une apriès l'autre, lesqueles on n'a onques toutes ensanle; et ensi li jours ki fu est passés et cis ki est avenir n'est mie encore. Dont vir poons ke cou ki en tans est ne puet avoir l'espasse de sa vie tot ensanle, mais sans plus un moment trespassaule; neis encore se sans commencement estoient et sans fin; par quoi ce qui est en tans ne puet estre éterne, car ne puet avoir le possession de tote sa vie ensanle, si ke riens ne li faille ki soit passet u avenir; mais Diex est deseure le tans, ne au tans n'est sougis, et a le possession de toute sa vie et de totes ses choses tout ensanle sans terme et en présent et li infinités dou muable tans ki est tout en présent. Puis dont ke moustret est ke Diex est éternes il covient que li science de Diex soit deseure tous les tans, si k'ele contient le tans passet et celui à venir, et li sunt cil doi tant tout en présent, par cou ke se counissance est toute ensanle, ne mie ore une partie en ce tans, ore une autre en autre; mais à un seul rewart il voit et counoist de sen éternité en présent tout çou que nos véons par decours de tans passet, présent et çou ki est à avenir : si ke se science est tot dis de chose présente; et le chose k'il cou-' noist par se simple et pur entendement sont teles comme eles

sunt quant eles vienent en tans et en lieu : car il est deseure tous tans, si ke se counissance est totdis de chose présente. Par cou dont ke nous avons le manière de le counissance ke Diex a des choses, poons nous vir k'encore ait Diex certaine counissance des choses qui nous sunt à avenir, si sunt eles en secounissance, si con celes ki li sunt en présent, teles comme eles avenront. Et se nous nommons les choses ki nos avienent pourveance de Dieu, si n'est-ce mie à lui poarveance si con de chose à venir, mais science de chose présente; ensi pries k'il nos sanleroit en no ymagination u mélancolie k'uns hons alast, ki encore n'alast mie. Et ensi con nous aviseriens le chose à avenir, si con jà fast en présent et le tans à avenir eussiens si con trespassé et mesconté et tale counissance de Dieu n'oste mie les choses de lor nature, ke les choses nécessaires ne soient nécessaires, et celes ki sunt de volenté ne puissent ensi u autrement avenir: et ensi apert k'encore ait Diex les choses pourveues et les councisse et se science ne puist falir, car ele est jà présente en lui, si pueent toutes voies les choses ensi u autrement avenir. Et remaint ens ès gens franke volenté par lequele nous poons ouvrer u nient ouvrer et nos consaus et nos cevres muer. Ne pour çou li science de Dieu ne se remue; car il councist en présent toutes les muances ki en nos pueent avenir : ensi ke nous ne poriens eskiever s'aucuns bien nous rewardoit en quantes manières nous nos mueriens, et jà soit ce chose ke li consaus puist estre mués u nient mués, si avenra toutevoies li uns; mais ce n'ert mie par force u par nécessité, quant nous avons mis ki puet estre mués u nient mués. Ne pour cou c'on dist ke li uns des deus avenra, ne tolt on mie le cose se nature ki pooit autrement avenir. Et pour ce ke nous ne savons comment les choses avenront ne quele fin ele prenderont, si devons

nos consaus et nos œvres ordener au mieus, et à vertu et à boneurté aquerre, tele c'on puet avoir en ceste présente vie, par lequele en après cest trespas nous puissons à celi ki est deseure les cieus et sans fin parvenir et eschiever les paines ki as malvais doient estre rendues. Et pour ce Dieu et ses sains prier et orer devons et faire sacrifices, par quoi nous puissons si en cest siècle vivre ke le parfaite bone ürté puissons aquerre. Ne ces orisons ne sont mie en vain, ains proufitent quant à droit sunt faites. Car molt vaut li orisons dou juste et dou preudomme ki est continuée. On trueve k'Elyes li prophètes pria ke point ne pleuist, et il ne pleut dedens trois ans et six mois, et puis repria k'il pleuist, et dont plut. Or véons que Diex n'est mie pires ke nous sommes, et con mauvais nous soïons nous ne donnons mie à nos proïsmes ki de bon cuer nous prient pour un pain une piere ne por un poisson un serpent. Comment dont quidons ke Diex ki dous est, piteus et miséricors, nous doie mal doner se droiturières prières li faisons de bon cuer et de foit entire sans faintise; et sont ces orisons sougites à le destinée et de Dieu sunt couneües, si con tout autre movement; ne les lois, ne les chartres et li torment et les paines, ne sunt mie pour nient estaulies; car les malvais amendent u lor meffais punissent, u de mal pour le doutance et le paine retraient; et tele est li volentés de Dieu, ki droituriers et justes juges est, ke li bon aient gloire et loïer pardurable et li malvais tourment.

<sup>1</sup> Var : Aorer. (Ms Croy.)

| • |   |   |  |   |   |  |   |
|---|---|---|--|---|---|--|---|
|   |   |   |  |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |   |  |   |
|   | · |   |  | • |   |  |   |
|   |   |   |  |   |   |  |   |
|   |   | , |  |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   | • |  |   |
|   |   |   |  |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |   |  | i |
|   |   |   |  |   |   |  |   |

# LI SECONS LIVRES DE LA TIERCE PARTIE.

# CHAPITRE I'.

Cis capitles moustre ke bonnes lois sunt nécessaires à ce c'on face bons les plusors.

Moustret ke c'est boneurtés, ki est le fins dou vertueus, et k'est vertus, ne en quoi ele gist, et de ses manières et propriétés, si devons après savoir que à ce ke les gens soient bon, il ne soufist mie savoir comment on puet bon devenir; car

'Ce chapitre correspond au dernier chapitre de la Mor. à Nicom. (X, x. 1-12), qui aborde un nouvel ordre de considérations servant de transition de la morale à la politique. N'épronve-t-on pas une sorte d'impression pénible en lisant ces pages marquées au meilleur coin de la justesse et du bon sens? Platon se plaignait bien avant Aristote de l'ignorance de la foule : son élève, plus sévère encore, malgré les progrès que la civilisation accomplissait sous ses yeux, déclare que les préceptes sont impuissants sur le vulgaire. Le traducteur, à une époque beaucoup plus rapprochée de nous, n'a point modifié l'opinion de son modèle : il n'en avait pas liçu; l'observation d'Aristote, bien qu'elle soit moins complétement vraie que de son temps, l'est encore trop de nos jours : vingt-trois siècles n'en ont pas altéré la justesse, d'une manière sensible.

li fins des sciences ouvrables n'est mie counoistre et avoir spéculation de cascun bien singuler et k'à faire afiert, mais li ouvrers et li faire bonnes œvres. Car selone vertu sommes bon et par li ouvrant bonnes œvres. Dont soufire ne nos doit mie savoir bien ovrer et counoistre vertu; mais faire devons par quoi nous l'aions en habit et ke selonc li nous soions ouvrant; et che ne poons mie tot avoir par paroles ne par estre ensegniet d'autrui; laquele chose savoir poïens, mout grans grés et grasces deveriens à ceaus ki bien diroient et grans loiiers rendre; mais il n'est mie ensi; car jà soit ce chose c'on puist aukuns ki ont nobles meurs et able sunt à vertu aquerre aucune fie par paroles à bien faire esmovoir et lor passions et lor maises volentés restraindre, si sunt il aucun ki par paroles ne pueent estre à bien adrechiet; car il n'obéissent point à vergoigne ki choses vilaines crient, ains les covient constraindre par cremeur de paine : car il ne se départent mie de œvres malvaises pour le laidure et le vilenie d'elles, mais pour le doutance des paines c'on ne leur face soufrir. Car tel gent vivent leplus selonc passions et ne mie selonc raison. Dont il n'entendent mie ke c'est vrais biens ne délis, ne ne le pueent à savourer. Dont tel gent ne pueent estre par paroles muet. Car il covient s'aucuns doit estre par paroles mués ne radrechiés c'on li mete avant de tés choses k'il rechoive et entende. Mais cis à qui biens honestes ne saveure, ains est enclinés à passions, ne reçoit. Chose c'on li die, ki à vertut apertiegne; et nient plus que cis ki ens ès science spéculatives en contraire vérité de principes est endurcis ne puet à vérité estre legierement adrechiés. Ensi cis ki maise coutumes a longuement maintenut, ne puet par parole estre à bien fait ravoilés. Dont des paroles nous ne devons mie être content sans plus, ains devons querre toutes

les choses par lesqueles nous puissons bon devenir et de cechi sont trois opinions. Aucun dient que les gens devienent bon par nature, si con de lor naturele complexion et naissance; li autre dient que ce vient par usage, li tiers par doctrine et apresure. Et toutes ces trois choses en aucune manière sont vraies, quar li naturele dispositions que gens ont si proufite molt as visces u vertus aquerre. Aucune gent tantost de lor nativité si sanlent fort u atempret, selone une enclinance naturele k'il ont à ces vertus; et cele vertus naturele est nient parfaite, si con deseure est dit: et à ce k'ele soit parfaite si covient il que li perfection del entendement et de raison i sourviegne. Et pour cou est nécessaire doctrine et apresure : et ce soufiroit se vertu estoit en l'entendement sans plus et raison ; mais pour ce k'à vertu est nécessaire li adrechement de l'appétit sensible, si est nécessaire li tierce condicions, c'est acoustumance et usages, par lequel li appetis sensibles est enclinés à bien faire. Car li usages des bonnes œvres, si apareille et fait able l'appétit à bone chose désirer : dont il covient le corage par moult de bonnes coustumes apareillier à che k'il ayme bien et hace mal se li parole de celui ki vieut ensignier doit avoir vigueur ne force : li parole s'a ensi envers le corage, con li semence vers le tiere, laquele se bien n'est naturée 1 et ahanée, point de fruit ne portera. Non fait aussi li parole en corage mal disposet et ordenet, dont il apert k'acoustumance de bien ouvrer et de mal haïr et bien amer sunt nécessaire à estre bon et vertueus. Or est fort k'aucuns très d'enfance soit nouris en bonnes coustumes, s'il n'est nouris desous bonnes lois, lesqueles commandent le bien et metent aussi k'une nécessité as gens de bien ouvrer.

<sup>1</sup> Var : Cultivée. (Ms. Croy).

Cascuns vive selonc atenprance en lui gardant de sourhabondant délit; et en ce manoir et nient partir pour labeur ne tristece, n'est mie à mout de gens délitable, maiement as jouenes ki as délit sunt apareilliet et les quièrent. Dont il covient ke les voies et les manières selonc lesqueles il sunt nouri, soient ordenées par bones lois, par lesqueles il soient constraint à ouvrer et acoustumer bonnes œvres, lesqueles quant acoustumées seront, point ne feront de tristece, mais delit. Et ne mie sans plus li jouenentiel, et en jouvent si ont mestier de lois, mais toute gens et par toute lor vie, par quoi il puissent trover voie de bien ouvrer et en ce eaus acoustumer. Car mout de gens obéissent plus au damage k'il aquièrent par les painnes ke les lois metent, k'au bien et al honeste des choses : dont il covient les gens aussi comme apieler et constraindre par les lois à bien faire et œvrer vertueusement. Car li plus des gens plus font bien et redoutent mal à faire pour les paines des lois ke pour el; et maiement cil ki à passion sunt enclinet et ont maises meurs et à raison ne sunt obeissant. Et pour ce ke parole à bien enhortans à tex gens pau proufite à bien faire, se lor fait on soufrir paine de cors, damage de lor biens et honte assés lor dist-on. Et quant tel sunt c'on ne les puet corrigier, si les met on à mort par pluiseurs manières, car mieus vaut k'uns périsse ke pluiseurs par se malvestet envenimast. Et li legière pardonnance dou meffait donne commencement et hardement d'autre fois à meffaire. Et pour ce ke li malvais aiment délit plus k'il ne doivent, ne mie ce ki est vraiement et simplement délis, si les punist on en tristece et en dolor contraire. Ensi con s'aucuns s'enyvroit, c'on fesistà lui euue boire, et ensi poons veïr ke lois sunt nécessaires à ce ke les gens boin soient. Et si puet on mettre autre raison; puis k'il covient celui qui bons doit estre en

bien nourrir et acoustumer et selonc ce vivre u par se volenté, si con celui ki obéist à bonnes paroles quant on li dist, u contre se volenté si ke celui ki par doctrine ne puet estre à bien tournés, il covient k'il par aucun soit adreciés qui ait entendement et droit ordene de celui à bien faire mener et k'il ait force et pooir de constraindre ciaus ki bien ne voelent faire. Et tele force de constraindre n'a mie li commandemens de père ne de mère, ne de quelconque autre singulère persone, s'il n'est rois u princes; mais li lois a tele puissance constraignant, en tant k'ele est donnée et faite à savoir par le roi u le prince et s'est parole de prudence et d'entendement ordenant à bien faire, dont il s'ensieut ke lois est nécessaire. Les gens aussi ki constraint sunt à le volenté d'aucun autre et les reprendent sont sovent de ciaus lesqués il reprendent haït; neis encore se ce pour bien le font, se tienent li autre ke ce soit par maise volenté; mais li lois ki commande les choses honestes et deffent les maises n'est ne ne doit estre greveuse ne haineuse, quant communement est à tous enjointe et commandée. Dont il s'ensieut que lois est nécessaire à faire les gens bons.

## CHAPITRE II.

Cis capitles devise asqués il afiert à faire les lois 1.

Puisque lois sunt nécessaires à ce que les gens soient fait bons, il covient k'il soit aucuns ki ces lois face et establisse et ce apartient mieus as rois et as sovrains princes k'à

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cfr. S. Thomas, Somm. théol., 10 s., 20 p., qq. xc et xciii; Aristote, Mor. d Nicom., II, 1, passim; V, 1, 12-20, et X, x, passim.

autre gent; car comme il coviegne avoir soing et cure de ceus maintenir en bonnes œvres lesquès on vieut bons faire, lequel chose on fait par loi, et li boin prince aient soing et cure de lor sougis bons à faire, de quoi tout prince se doient pener, à iaus dont apiertenra à metre bonnes lois; car par bonnes lois apert li soins et li bone cure que li prince ont de lor sougis; et li estatus ki n'est bons n'est mie dignes d'iestre nommés lois, mais malvais commandemens et usages; et jà soit ce chose que cascuns n'ait mie u ne puist, u ne vœille avoir le soing et le cure du commun et de pluiseurs gens, si afiert il toute voies à cascun k'il mece hones lois et usage sor ses sougis, par quoi bons puissent devenir. Si con li père sour se enfans, se feme et se mainie, et li uns amis al antre; et se lois ne lor pooit establir, si lor doient il dire et estruire en tex choses, lesqueles faisant, bon puissent devenir; et ce puent mieus faire li prince, ki sunt persones communes donnans pooir et force à le loi par les paines ki mises i sont de punir les mausaitors. Et d'avoir l'auctorité pour lui faire ydoine et digne de metre et d'establir le bones lois se doit cascuns pener, car cest biens ne mie à un seul, mais en pluiseurs redonde, et k'à pluiseurs est et mieus vaut; et ensi apert k'iestre establisseur des lois apiertient premiers as persones communes, si comme as prinches, et après à chascune singulère persone. Ne n'a point de différence tant k'à ce k'aucuns ait soing et cure de ses sougis ke li lois soit donnée en escrit u non. Car li escripture n'est pour autre chose ke ce c'on ait de chose mémore. Ne n'a aussi point de différence s'on propese les bons ensegnemens à un u à pau u à pluiseurs. Car il sanle ke ces choses soient d'une raison et d'une manière, k'aucuns estruisent et aprendent lor petite mainie sans escrit, par paroles amonestans de bien faire, et k'uns prinches establisse à la communité

d'une cité ses enseignemens et ses lois par escrit; car ensi con se ont les lois communes par les princes mises ens ès cités, ensi se ont ens ès hosteus les paroles et les meurs par les signeurs establies, fors tant ke li parole dou signeur n'a mie force et pooir de constraindre les sougis, si comme a la parole don prinche et del establisseur de le loi commune. Et ancune sie avient ke li sergant et li enfant sunt plus obéissant as commandemens et parole des signeurs et des père par une naturele amour ki est entre aus, k'il ne seient as princes ne à le loi. Et jà soit ce chose que li parole le prince puisse plus par voie de cremeur, si puet sevent plus li parole dou père par voie d'amour, liquele très durement cevre, se ca n'est en ciaus ki maisement sunt disposet. Et encore puist li pères et li sires ses sergans et ses enfans par bonnes paroles en doctrine singulère bons faire, si besoigne il encor dont à ce c'on sache bien les gens bons faire c'en sache les choses communes et universeles des lois; car tot anssi con nous véons k'ancan sunt bon fisicien d'iaus meimes pour ce k'il connoissent lor manière et lor condicions. et si ne sevent encor dont point de le science de medecine. ki est en savoir les choses universeles ki proufitent an coraet si ne sarcient autrui aidier : ensi est il de chà k'ancun si sevent ensignier et doctriner lor mainie et lor enfans par paroles amonestans et singulères et si ne saroient autres ne une communitet governer ne maintenir, k'il covient faire pour savoir les communes choses et universeles des lois, lesqueles ont force constraindant. Et quant on set bien les choses communes et universeles et les particulères et singulères aussi, et on set bien ceste aploïer et joindre l'une al autre, adont est on parfait en l'art, si que quant on set qués choses sunt saines et proufitables et queles à cesti ci, adont puet cis fisiciens faire santé. Dont nous ne nous devons mie à ce

tenir, ke nous sachons estruire un pau de gens, ains nous devons pener par quoi nous aions l'art de bonnes lois establir, soit ke pau de gens aiiens à governer u plentet; et ensi apert k'à che ke le gens soient bon, il convient aucuns ki les lois par lesqueles on est constraint de bien faire et mal laissier metent et establissent. Et les gens de ce faire et d'iestre digne à lor pooirs aquerre doient; et en ce covient avoir grant sens par quoi on sache cou ki est proufitable au peule et ke non. Car les lois doivent estre teles ke eles soient profitables au pule et le enhortent à bien faire et amer et constraignent à mal laissier et hair. Et tel establisseur de loi covient sage et viertueus. Sage, par quoi il sache liqués est biens u maus; viertueus par quoi il sache le bien eslire et le mal fuir, et ceci à se sougis commander. Et ensi sunt les gens bonnes envers autres k'il aprendent autrui à estre bon et se rebelle sunt si le constraignent. Car plus grand mal ne puet on faire au malvais ke ce c'on covenir le laisse : car il chiet par lui meimes pour ce ke li maus est lui-meimes destruisans; laissiés l'yvre, par lui meimes il chera. Et keles lois singuleres on doit establir n'apartient mie à no propos, mais en général poons dire que tel doient estre ke proufitables soient au commun et par eles puissent bon devenir et puissent le mal laissier.

## CHAPITRE III.

Cis capitles dist que li establisseur des lois doient estre juste et eles garder et met pluiseurs notables.

Li prince, li signeur et quelconque governeur juste estre doient en juste lois establir et ke bien soient gardées, estre molt soigneus, et à lor sougis ensegnement, discipline et garde doient.

Le disciplene et li doctrine tant proufita as Rommains ke par li misent tot le monde desous lor signorie. Alixandres grant proeche de son père rechut; mais celi dont tot le monde osa envaiir par doctrine et discipline aquist. Dont on raconte ke par quarante chevaliers d'armes disciplinés et estruis, à tous quatorze mille hommes, cent mille barbarins envahi 1. Plus sovent valent en bataille cil ki donnent les consaus, ke li autre; sanlans sunt as gouverneurs des nés. Ens ès bataille dehors, petites sont les armes sans conseil. Ki par avis entre en bataille, il sera saus par molt de consaus: et pour ce Alixandres ot partout victore, car il governoit son ost par conseil. Dont quant il dut aler en bataille encontre Daire, il n'eslut mie les jouenenciaus mais les anchiens, ki avec son père et son oncle avoient lonc tans armes maintenut, ki ne mie sans plus pour chevalier mais pour maistre de chevalerie tenut estoient. Ne l'ordene dont de chevalerie, si con dist ystoriaus Trogus, s'il n'estoit de soixante ans nus ne portoit, dont nus le fuie, mais le victoire tuit espéroient. Ne en piès n'estoit mie lor avantages, mais en bracs. En contraire manière fu de Daires dont Alixandres vainki et cis fu vaincus<sup>2</sup>. Et pour ce doient li prince leurs chevaliers en doctrines, en disciplines d'armes governer, par quoi les commans de lor sovrains ne trespassent et qui en arme soient duit et aviset. Car plus afiert à regarder et mieus se doit on apoiier à le raison del avisant k'à le force dou combattant. Dont Valerius, uns raconteres d'istores, met un exemple, comment li pere soloient punir lor enfans les commandemens des armes nient

<sup>1</sup> Frontin., Strategem., IV, 11, 4.

<sup>\*</sup> JUSTINI Hist. ex Pomp. TROGO, L. XI.

gardans. Aurelius, uns mestres d'un ost, sen fil ki sen commandement avoir trespasset, fist metre entre le pietaille. Li père aussi par discipline doient lor enfans constraindre à aucunes bonnes choses faire. Dont se lor fortunes changeoient qu'il se seuwissent honerablement chevir et lor vivre pourquerre. Ensi con fist Octeviens li empereres, ki ses fils ki tel estoient que grant iretage peuïssent et seüissent governer et autre aquerre, faisoit aprendre toutes les manières et usages de batailles, si con salir, courre, noer. pierre gieter à le main, et le fondiefle, et escremir, ferir d'espée et toute chose k'au cors défendre u assallir apartenoit, et ses filles fist aprendre à tistre, douquel mestier eles n'avoient mie seulement l'art, mais ausi l'abit et l'usage . Li signeur ausi des maisons lor maisnies doient estruire et doctriner en bons et honestes maintiens : dont on treuve de sains Bernard qu'il rosta trois clers de sa table et se compaignie pour ce k'il n'avoient point de manière rassise, disans que vilaine chose est à home honeste, pesans et rassis, en se compaignie trover homme nient rassis et de manières volages. De ce dist Salemons: pains, discipline et œvre doient estre en sergant4. Atemprance ou goust et continence doit estre ens ès princes; pour ce dist Salemons, ne done mie à tous vin, car nus secrés n'est ù yvroigne règne. Ceste continence su molt grande cas ès anchiiens. Dont on raconte d'Alixandre qu'il chevauchans avec ses ami se soufissoit et tenoit à content de pain sans plus. De Cypion dist on k'il estoit contens de tex viandes con

<sup>1</sup> VAL. MAX., Memorab., II, VII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ving. Brilov., Spec., hist., (t. IV), J. vi, c. \$6, sité ex chron. Romaner.

<sup>\*</sup> VINC. BELL., Spec. mor. III, III.

<sup>4</sup> Eccli, xxxIII.

Prov., xxxi, 4.

avoient li maronnier et si sergant. De Hanibal, un grant signeur de Rome, dist on ke devant la nuit point ne reposoit et de nuit lever se soloit et à la journée de mangier se tonoit. Del ost ausi que Marcus Sancus menoit, list on ke con ou piet del ost eust un arbre portant fruit, quant l'ost fa partie, il fu trouvet ke rien ne fu ostet!. Par ce ke dit est puet on veïr qu'il ne queroient mie molt les viandes délicienses, par lesquels estre auques curieus, en eles on chiet en mains maus. Ne mie sans plus celle continence estoit ens ès hommes rommains, mais aussi ens ès femes. Dont on raconte que li usages de vin estoit as Romaines nient couneüs, par quoi en aucun honte et visce ne cheïssent; car li degrés de nient atemprance en boire seut estre molt prochain à luxure. De le continence de luxure raconte Valerius d'un ki ot non Cypio Cornelius, ke con on l'envoioit en Espaigne, tantot con s'ost fu ensanle, commanda que tot ce ke pour délit estoit achaté fust ostet, dont deus mille foles femes del ost se partirent. Il ki estoit sages conneüt bien ke délis afeminist les gens et les ners lor tolt3. Li meimes raconte d'un jouenenciel de Rome ki Spuritima fu apielés, ke tant estoit bians ke les grans dames de Rome enardoient en s'amour; et pour ce le mal gret de lor barons aqueroient et à eaus estoient souspecheneus. Laquele chose quant il senti, par plaies son visage et sa bouche deffacha et enlaidi; laide fourme et avoir sainté de foit plus ke fourme bele et estre encitemens d'autrui à luxure plus ama. D'Alixandre raconte on que comme une cité eüst prise, une très biele puciele li fu présentée, ki à un grant prince estoit

<sup>1</sup> Frontinus, Strategem., IV, 111, 9, 7. 13.

VAL. MAX., Memor., II, I, 5.

<sup>\*</sup> Val. Max., Memor., II, vii, I.

<sup>4</sup> Val. Max., Memor. IV, v, Extern. — Il s'agit de Spurina.

fiancie; de tele abstinence fu, ke nés regarder ne le veut, mais à sen marit le renvoïa<sup>1</sup>. De le continence Zenardis, un philosophe d'Athène raconte Valerius et dist k'à Athènes avoit une fole gentis feme et trop bele, ki as jouenenciaus de cele vile gaja k'ele corromperoit l'atemprance ce philosophe; et par nuit ou lit de celui se coucha avec lui; liqués de riens ne se mua; les jouenenciaus celi mokant de ce ke li muer ne pooit, et le gageure demandant, si con cil ki disoient k'il avoient gaaigniet, ele respondi, ke ne mie d'ymage mais d'omme ele avoit gagiet; si apieloit le philosophe ymage pour se nient muableté<sup>2</sup>.

# CHAPITRE IV.

Cis capitles met pluiseurs examples au propos confirmer que justes lois doient estre establies.

Justice doit estre ens ès signeurs en justes lois establir et par quoi eles soient gardées par soigneuse estude. On trueve lisant d'un prince ki ot non Ligurcus, liqués con eüst lois establies ki as sougis sanloient trop dures, fainst k'uns lor diex Appolo les euwist données, par quoi plus fuissent gardées et cremues. Et con outreement cele loi n'ossissent muer, cis fist sanlant k'il iroit ou dieu pour faire le loi rapieler; mais ançois les obligea par sairement à le loi à garder jusques adont k'il seroit revenus, liqués s'en ala en exil en l'ille de Crète, pour ce ke les lois fussent

<sup>1</sup> Frontin., Strategem., II, 11, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Val. Max., *Memor.*, IV. III, *Ext.* — Le nom mal lu par l'auteur est celui de *Xénocrate*.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Var. : Volsissent. (Ms. Croy.)

gardées et là fina, et à le mort commanda ses os à gieter en mer, par quoi cil sougit à se loi ne les trovaissent et eaus reportans quidaissent estre de lor sairement quite1. Ens ès anchiens soloit estre si grans entente de justice ens ès lois establies à garder, c'on raconte d'un prinche ki Soloneus estoit apelés, ki con en une bone vile eüst bones et honerables lois establies, entre les autres une en estoit ke kiconques fust pris en adultère on li devoit crever les deus ieus; et con ses flus fust trovés en tel crime et toute li vile li priast pour l'onour dou père c'on relaissast au jouenenciel le paine, il tant comme il peüt le denoïa. A derrains par le prière du peule vaincus se fist un œil crever et son fil un, manière redevable au torment à le loi gardant et rendant par mervilleus atemprement de quiter, ki entre miséricord père et juste establisseur de loi est partis2. D'un autre list-on d'un ki Charundas fu apielés, ki con establit eüst pour les traïsons c'on soloit faire ke kiconques portans armures venist ou lieu là ù on soloit tenir les consaus, tantost fust ocis; et il de longhe voie revenans entrast l'espée chainte ou lieu dou conseil : et il fust d'aucun ki au conseil estoit amonestés de le loi garder : « Je l'emplirai, » dist-il, et tantost sus le sien épée apoïans, ensi morut. Et comme il se peüst en aucune manière de cele paine estre deffendus et n'afrist mie encore dont ce à faire, ama il mieus toute voies le paine à soufrir et démoustrer par quoi fraude ne fust à le loi en l'okison de lui faite<sup>3</sup>. Molt de signeurs ne gardent mie les lois, lesqueles ils constraingnent lor sougis à garder; dont il metent sur les épaules de lor sougis fais nient portables et à lor dois ne les voelent toucher ne

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> PLUTARQUE, Vie de Lycurgue, XLII, XLIII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Val. Max., Memor., VI, vi, Externa.

<sup>\*</sup> VAL. MAX.. Ibid.

movoir; et encor dont est il escrit : « La loi que tu establis soigneusement garde. » Li signour lor signories desous le divine loi metre doient, par quoi il soient digne de regner et d'onorablement signourir. Ki en servage met se loi, lui desus son règne, son empire et son commandement metant, trespasseres de vérité est et se loi despitans. Et ki se loi despite, de tous sera despités, car il est condempnés en le loi. Dont li signeur ne doient mie estre sans plus diseur et parleur de la loi, mais faiseur, ne mie en aparant, mais en véritet; parquoi cascuns perchoive le fait et counoisse que li sires crieme Dieu et soit sougis à se loi et se poissance. Adont seulent les gens le signeur faire honneur et révérence et cremir quant il le voient Dien cremir et aimer. Et se il sans plus apert bons et en fais malvais, con grief soit malvais estre au peule longuement n'iert celés; de Dieu tex sires iert reprovés et des gens despités. Si fait seront diffamet, ses empires iert amenris et la couronne de sa signorie faura à honor. Ne n'est trésors ne signorie ki li puist rendre son bon non et se bonne fame, lequele cascuns doit désirer estre en loenge partout espandue. Entre les anchiens fu une generaus parole et ensi con commandemens que riens n'estoit proufitable ki n'estoit juste. Dont il avint à chiaus d'Athènes, comme il d'une grande besoigne se conseillassent et li uns des consilleurs ki Chemistodes estoit apielés, si dist qu'il savoit bon conseil, mais fors k'à un seul ne le diroit, dont li fu donnés uns ki avoit non Aristodes, liqués quant il revint au commun dist que Chemistodes avoit donné utle conseil et proufitable, mais nient juste; dont li commun dist, puisque justes n'estoit qu'il n'estoit mie proufitables1.

<sup>1</sup> VAL. MAX., VI, v, Externa. Lisez: Thémistocle et Aristide.

# CHAPITRE V.

Cis capitles met encore à ce que dit est confremer pluiseurs exemples par coi on moustre c'on doit moult amer le bien commus.

Pour ce fu justice entre les anchiiens de si grant vigheur ke ou proufit dou bien commun estoit toute lor entente, et le proufit de celui devant le leur propre metoient. Dont il avint c'uns princes Marcus Regulus fu pris de ciaux de Cartage et comme il fust renvoïés à Romme pour cangier pour lui autres prisons que cil de Rome tenoient, et sur sen sairement dut revenir, quant vint à Romme au conseil, si dist que ce n'estoit mie proufit que li prison de Romme fuissent pour lui rendut. Car cil estoient jouene et bon guerrieur, et il estoit vieus et en poissance defaillans; et con de ses parens et amis molt fust requis de demorer, mieus ama en prison retorner, k'à son anemi se foi mentir. Et comme il n'eüst mie ignorance k'il aloit à très malvais anemis, et à diverses paines et tourmens, si quidoit il que ses sairemens fesist à tenir et à garder<sup>1</sup>. Fois et promesses afièrent soigneusement as signors à garder, car toute fausetés a à derrains maise fin. Ki foit piert, quel part se tournera ne comment iert mais sa parole creüe? Ki foit piert riens outre ne puet perdre. Et jà soit chose ke de foi, sairemens et promesses nient garder, viegne à chief de fie par sanlant aucuns biens, toute voies est li œvre malvaise et examples est reprendaules. Par foit ne perdi on-

<sup>1</sup> CICERO, De officiis, 1, 61.

ques nus fors cis ki point de foit n'a : par foit est faite assamblée de gens, habitation des cités, des gens li compaignie, li signerie des roïames; par foit sont tenut li castiel, les cités gardées, li roi signourissent. Se fois est ostée les gens sunt si com bestes. Dont fois très fermement fait à garder néis se grietés venir en deüst. Ce fist jadis le destruction dou règne de Surie ke li prince prometoient et juroient pour lor sougis dechevoir et lor proïmes. Li roïaume de gent à autre gent sunt muet pour les injustices, injures, grietés et divers cunchiemens. Un autre example trueve on de Codo, un roi d'Athènes k'il, comme il se deüst combatre contre un autre roi et il eüst respons de ses dieus eüt ke cil vainkeroit cui sires seroit mors, en abit de povre passa as anemis et par ses paroles k'il dist fu ocis. Cis ama mieus à morir et ke li sien venquissent, ke vivre les siens vencus1. Deus choses sunt comandées à chiaus ki valoir voelent et proufit à un commun : l'une ke l'utilité dou peule si gargent et sauvent par quoi kank'il fait au profit de chiaus rammaignent et ensi comme oubliant lor propre proufit; li garde et li signorie dou commun doit estre pour l'utilité de chiaus ki sunt sousmis, ne mie de ciaus asqués ele est sousmise pour governer; li justice des régnans mieudre doit estre as sougis que li plentés des biens temporés ne ke plueve serie. Li autre si est par quoi de tout les cors dou peule soient soingneus, ne mie par quoi del une partie soingnant, les autres laissent. Et pour ce ke li anciien ces commandemens gardoient, se fisent-il de petite commungne et signerie grans empires et roialmes, si comme il aparut en Romains asqués Diex le conseil et le signerie de tout le monde soufri à avoir. Car s'estoient cil adonques ki mains de droit governement devoioient et pour honeur et glore se

VAL. MAX., V, vi, Externa.-Codrus.

combatoient, ki est entre les biens mundains uns des plus grans; et encore ki la voie que cil tinrent bien garderoit mout poroit engrangier sa signourie; més priés tout le contraire nous faisons, si con dist Catons: Ne voelliés mie, fait-il, croire nostre ancisseurs par armes le commun petit estre fait grant; s'ensi estoit nos l'ariens ore plus grant ke nostre anciestre; car nous avons plus de cytoïens u de gens plus grande habondance. Ausi avons plus d'armes et de chevaus k'il n'orent; mais autres choses ki nous falent, il orent, si k'en maison, doctrine et estude veillant; car petites sunt les armes de fors, s'on n'a conseil en maison 1, dehors juste empire et governement, corages delivres et consillant, ne entechiés en luxure ne en pechiet; et pour ces nous avons luxure et avarisse et povreté privée en apert plenté. Nous loons richeces et sievons perece; entre li bons et malvais ne faisons nule différence. Tout le loiier de vertu covoitise l'emporte et l'ensiut. Li coustume des anciiens Romain soloit estre que li communs trézors estoit molt grans et les choses à cascun petites. Dont li conseillor soloient estre tant de lor propres biens povre. Dont on raconte d'un des conseilleurs de Rome ki ot non Julius Valerius k'il fu tant povres en si grant office, k'on fist de deniers c'on pourchaça sa sepulture<sup>2</sup>. Ce meismes racont-on d'un ki ot non Atylus, ki con il eüst esté en grant office, si povres estoit k'il metoit feme et enfans chies un povre ahanier<sup>3</sup>. Il ne voloient mie estre plus riche en lor offices ke devant. Et comment ke li communs fust très durement riches, en son ostel chascun estoit povre. Dont on trueve ens ès fais des Rommains comme il fust uns ki deus fies eüst esté con-

<sup>1</sup> Cicer., de Off., I, xxII, 76.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> VAL. MAX., Memor., IV, IV.

<sup>\*</sup> J. Prontinus, Strategem., IV, III, 3.

soles, il fu ostes de son office pour ce k'il avoit dis pois d'argent en vaissele meüté?. Il ne queroient mie les signeries pour richeces ne richece et plenté d'argent à eus n'estoit mie noblece. Dont uns conseillières ki Marcus Curius ot non, dist à Samnites ki une grant masse d'or li aportoient: « Avoir or ne me sanle mie noblece, mais sor ciaus qui ont or signourir<sup>3</sup>. Et Fabricius un autre consilliers de Romme dist quant on li aporta grant plenté d'or et refusé l'eust : a J'aim mieus signerir sor ciaus ki or ont, k'or avoir . » Et cil ne voloient mie estre ens ès offices et dignités ki au commun peule proufiter ne pooient. Dont Scypio uns molt vaillans hon en armes, quant par le los li fu eskeus li governement d'Espaigne, il respondi k'il mie n'iroit car il ne savoit droiturièrement ouvrer; il voloit dire k'il ne seüst mie bien droiturièrement ouvrer ne le pais governer 5. Lor enfans aussi ne soufroient mie li anchiien à metre en signeries s'il n'estoient au commun pule proufitable. Dont on raconte d'un ki ot non Elius, que con senatères eust esté, ellis fu à emperer; et pour le bonté de lui on li pria k'après lui il fesist son fils empereur. Il respondi au pule : « Soufire vous doit que je ai regnet envis et si ne l'avoie mie deservi; li princées n'est mie deute au sanc, mès as merites; et nient proufitablement règne ki n'a mie deservità naistre rois. » Sachiés pour voir cis de désirier et affection de père se desuest?

<sup>1</sup> Var. Consilleurs. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>quot; VAL. MAX., Memor., II, IX. - C'est C. Rufinus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cicero, Cato major, XVI, 53.

<sup>4</sup> J. FRONTINUS, Strategem., IV, 111, 2.

J. FRONTINUS. Strategem., IV, 111, 9.

Actius Hadrianus, le successeur de Trajan. Vanc. Brazov., Spec. hist.,
 (t. IV), l. x, c. 69, d'après Hélinand.

<sup>&#</sup>x27; Var. Se deuist. (Ms. Croy.)

ki ses enfans nient portables fais chiercans estaint. Enfans signerie à chargier est iaus estaindre nient promovoir. Premiers font li enfans à nourir et en vertus accoustumer : Et quant tant ont proufitet k'il sunt esprovet chiaus en bonté sormonter ki les autres sormontoient en honeur; envis dont si montent et du voloir des citains et ses compaignons en bien ne se retraie, dont il facent le commandement Salemon : « Ne quier mie à estre juges, se tu ne le vaus<sup>1</sup>. » Boisdie est de prendre che c'on ne puet rendre, si con cis ki signerie entreprent pour justice rendre ki ne puet quant il ne set. Justice en ce tans estoit si gardée ke li pères n'espargnoit l'enfans ne li enfes le père pour le sanvetet et l'avancement dou commun. Dont il avint ke Brutus fist ses enfans ocire, por ce k'il voloient ramener une maise manière de signerie ki banie estoit, ke Tarquinius li orgilleus ki fu empereres avoit maintenue. Il se demist de paternage u parage par quoi justement peüst ouvrer. Estre privés de fis ke défaillans de justice plus amoit<sup>2</sup>. Sanlant trueve ou d'un ki ot non Torquatus, ki sen fil fist tuer, encore se fust il combatus pour le paiis, pour cou k'il l'avoit fait contre le commant emperial. Car il doutoit ke plus de maus ne venist d'exemple de despire les commans de l'empire ke biens de le glore des anemis vaincre3. Ne li fils aussi ne doit espargnier le père ki fait contre le bien commun. Dont Tulles uns sages demande s'uns pères se paine d'un paiis trair, ke doit li fis faire: premiers le doit amonester et enorter k'il s'en délaisse, et se riens ne proufite, manecier; puis accuser l'afiert; et à derrains le sauvement dou pais devant le sen père doit metre et curer. Ensi con se doi sage estoient

Leeli., vn. 6.

<sup>2</sup> Val. Max., Memor., V, vi.

<sup>\*</sup> Ibid., vIII.

en un péril dont li uns peüst escaper sans l'autre, li mains sages deveroit al autre donner lieu d'escaper quand plus puet estre utles au commun.

#### CHAPITRE VI.

Cis capitles conferme encore ce que dit est et si aucuns examples comment li anchiien estoient juste à lor anemis.

Et ne fu mie justice sans plus ès anciiens as leurs et à lor commun, mais aussi à lor anemis. Dont on raconte d'un consilleur ki ot non Catulus<sup>1</sup>, ke con il eüst une cité assise, uns maistres de geus les plus nobles enfans de la cité amena en l'ost des Romains, et ne mie sans plus cis Catulus' blama le traïson, ains fist le maistre loiier, battre as enfans et les fist ensi revenir alor père. Et pour ceste franchise cil de le citet plus pris ke par armes, as Romains se rendirent<sup>3</sup>. Uns aussi ki Rimoitares ot non promist as senatours Pirrum le roi d'Inde par venin ocire; laquele chose li sénateur firent à Pirrum par message savoir ke de tele traïson se gardast. N'est mie tous nés de traïson chis ki pourchace k'autres le face. Kar parchoniers est dou crieme ki cause est k'autres mefface; au mains est il enorteres d'autrui malvaistet. Mieus amoient li Romain les œuvres et batailles par armes ke par venin finer4. Se dont li non sachant le foit

Var : Camillus. (Ms. Croy.) — C'est la bonne version, et il s'agit bien ici en effet de F. Camillus et de la célèbre aventure du siége de Faléries.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Var: Camillus. (Ms. Croy.)

<sup>\*</sup> J. FRONTIN, Strategem., IV, IV, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> VAL. MAX., Memor., VI, v. — Le premier trait doit être restitué à Camillus; le héros du second, dont le nom est ici singulièrement défiguré, est Timochares.

divine, aient esté tel ens ès œvres de justice pour l'amour de grasce et covoitise de gloire temporele, quel doient dont estre li enlumineur de foit et en charitet ordenet, ciertains d'espérance et de gloire, por le communité crestine en œvres de divine justice? Mais pour çou ke tout¹ quière lor propre proufit, ne mie de lor homes, pour ce pau de gent sunt tel et le communités périssent. Car ù les gens lor propres biens et proufis quièrent, nécessaire chose est le commun bien aler à nient u amenrir. Pourveance ausi doit estre ens ès princes. Car il n'est nule si grans os ki perdue ne soit sans li et ke plus est li plentés grande, tant mains puet estre sauyée se pourveance i faut.

## CHAPITRE VII.

Cis capitles recorde pluiseurs condicions des princes si con de largece.

De libéralité aussi raconte Sénèque d'Alixandre comme uns hons venist à lui et li demandast un denier, et il li dona une vile, et cil desist si grant don à lui nient afferir ne à sa fortune, li rois respondi: « Je ne quier mie k'à toi affiert à prendre, mès che k'à moi à doner<sup>2</sup>. » Et à une cité en Affrike ki le moitiet de son avoir li volt<sup>3</sup> donner, il dist: « Je ne vinc mie en cest païs pour ce prendre ke vous donriés, mais

<sup>1</sup> Var: li pluiseurs. (Ms. Croy.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> SENECA, de Beneficiis, II, XVI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Var: Vout. (Ms. Croy.)

pour ce ke vous eussiés che ke je i lairoie<sup>1</sup>. » De Tytus, un empereor, recorde on que comme il seoit à sa table, il li sovint ke che jor il n'avoient rien donné, si dist à ses amis: « Hé! nous avons hui cest jour perdut, car n'avons rien donnet<sup>2</sup>. Contraire manière molt de gent ont ki occison kièrent et truevent ke ce c'on lor rueve nient ne donnent. Cil sont sanlant à Antigonus douquel on conte k'uns povres ki ot non Symacus li pria un besant u un denier, et il respondi ke li besans estoit plus grans dons k'à lui n'afrist et li deniers estoit mains ki n'afrist à roi à doner. Laide et deshoneste cavillation fu de trover dont l'un ne l'autre ne donast, u denier le roi u le besant Symacus, regarda comme il peüst le denier à Symacus doner et le besant si con rois<sup>3</sup>. Aucun sunt large à eaus et lor sougis; autre escars à aus et à lor sougis, autre escars à eaus et large as sougis, li autre à aus large et escars as sougis, et cil sunt li pieur. Si doit estre li princes larges par quoi par trop donner ne le covigne estre escars en prendre, en tolant à ses gens. De Cypiun d'Affrike raconte on ke con il fu acusés à Rome devant le senatur k'il eüst grant argent, il respondi : « Con j'ai toute Affrike sousmise à vostre signourie, nule chose ki miene soit je n'ai retenut fors le sournon. » On le nommoit d'Affrike pour ce k'Aufrike avoit vaincue. Et dist plus: » Mi Affrike ne men frère Aijse<sup>4</sup>, ke vaincu avoit, nous ont avers rendus: maïs plus d'envie ke d'avoir nous ont remplit. » Car sour eaus on avoit envie. Autel raconte on de Anathocle ki mangoit en vaissiaus de tiere si comme

<sup>1</sup> SENECA, Epist. LIII. Affrike est une erreur, pour Asie.

<sup>\*</sup> SURTON, Titus, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Seneca, de Beneficie, II, xvII. Le héros de cette anecdote Cynicus, a été transformé ici en Symacus.

<sup>4</sup> Lisez Asie.

en argent<sup>1</sup>. Et de tel continence d'avoir estoient li anciien car al utilité commune il entendoient ne mie à lor proufit, si con tot prince faire doient. Estre povre en riche empire plus ke riche en povre empire mieus amoient. Dont sains Augustins en un sien livre plus complaint le perte de le povreté des Rommains ke des richeses<sup>2</sup>. Car en le povreté li enterrienetés de bonnes meurs est gardée; mais li plenté et li richece, ne mie les meurs de le vile, mais le corage des gens de tous anemis pieur corrunt et destruist. Et pour ce apert ke orgieus n'estoit mie ens ès anchiiens n'estre ne doit en prince; car il désiroient, à signerir ne mie por orguel maintenir, mais pour proufiter au commun et à chiaus lesqués governer devoient. Et lor sougis en lor travaus et labeurs li ancien signour aidoient. Dont on trueve ens ès loenges de Jule César k'i ne dist onque à ses chevaliers: Allés, mais: Venés; tousjours estoit à lor travaus parcheniers. Car li travaus avec le signourir parchenier sanle as chevalier menres. Et de lui recorde on que comme uns siens vieus chevaliers fust en grant péril d'une queriele devant un juge, requist Césars k'il li venist aidier : ouquel Cesar dona un bon advocat; et li viellars dist: « O César en tele bataille (se le nomma) ne mie par vicaire mais je pour ti me combati, » et monstra les plaies k'il avoit rechutes. César ot vergoigne et vint delés lui pour lui aidier; ne mie sans plus vergondeus fu de sanler orguilleus, mais de ce k'il sanlast nient guerredoneres ne gret ne seüist des biens c'on fait li eüst3. Un tel exemple d'umilité raconte on d'Antigonus le roi, ki une nuit oit ses chevaliers tous les maus dire du roi et lui malprisier, k'en tel liu les

<sup>1</sup> PLUTARQUE, OEvres morales. Comment on se peut louer.

<sup>3</sup> S. August., De civ. Dei, II, xvIII.

<sup>3</sup> MACROB., Saturn., II, 4.

avoit menés; et vint à ciaus ki plus durement travilloient et con de ce pas aidiet les eüst et il ne seüssent ki aidiet les avoit, il dist à iaus : « Vous avez ore maudit Antigonus, par quoi vos estes cheüt en ces anois. Or vos pri ke vous priés bien à celui ki de ce meschief vous a fors aidiet1. > Mervilleuse humilitet et patience de roi, ki ne desdaigna mie à descendre avec les labourans et merveilleuse patience k'il n'ot desdaing de chiaus ki le maudissoient. De juste humilitet et pitet cont-on ke con Trajanus, un emperères, fust sor son cheval montés pour aler en ost, une veve sen piet prendant, très-durement plorant pour ce k'il li fesist justice de chiaus ki sen fil avoient occis, et dist: « O emperère, tu règnes et je soustieng injure grant : » — A lequele il dist : « Je te ferai assés quant je revenrai. » — A quoi ele dist: Et quoi, si tu ne reviens? - « Mes successères, dist-il, assès te fera. » — Et cele : « Ke te proufitera s'uns autres bien fait? Tu m'ies detteres : selonc tes mérites rechevras les loiiers. Et boisdie est nient voloir rendre ce c'on doit. Tes successeres à chiaus ki à son tans injures souferront pour lui iert tenus d'assés faire; toi ne déliverra mie autrui justice et bien avenra à ten successeur, se des fais en son tens bien délivrer se puet. « Tes choses oïes, li emperères descendi et le cause en sa personne oïe faire li fist soufissant amende<sup>2</sup>. Drois jugemens aussi doit estre en bons jugeurs et ke plus sunt grant et mieus. Dont on trueve ke Cambisses, un roi, fist un roi ki fausement avoit jugiet

<sup>1</sup> SENECA, de Ira, III, XXII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. Jean Damaschne (Quod ii qui cum fide ex hac vita excesserunt, vivo-rum missis ac beneficiis juventur. Oratin), rapporte ce fait d'après S. Gat-goine le Grand. — Cfr. S. Thon. Sent., lib. I, dist. 45, q. 2 et lib. 4, dist. 45, q. 2. — Le commentateur de Jean Damascène ajoute: « Græcos certo credo hanc historiam sive, ut plerisque videtur fabulam, hinc acceptam in suum Euchologium transtulisse. »

escorcier et le piel pendre ou siège là ù on jugeoit et le fil de celui là seoir fist pour jugier, novele paine trovans par quoi li juge ne fussent corrumpu<sup>1</sup>. Dont Moyses dist en se loy: juges et mestres metès en toutes vos portes, ki jugent le peule par droiturier jugement ne al une des parties ne déclinent<sup>2</sup>.

#### CHAPITRE VIII.

Cis capitles met enseignemens ki afièrent as princes et as governeurs dou commun.

As princes doit estre plus savoir u prudence et plus i reluise k'en autres gens. Lor doctrine a tous lor sougis doit profiter. Trois choses fisent les Romains vainkeurs de tot le monde, savoirs, expérience et fois k'il avoient en créant et obéissant à lor souvrains. Et pour le savoir dist Platons: adont est li mondes bonseüreux quand li sage règnent u li roi commencent à savoir. Et Boeces, de Consolation, dist: k'adont estoit li trésors des Romains grans quant li governeurs et li roialme estoient ès mains des sages. Et Sénèkes dist: les Romains empereurs, signeurs et governeurs, quant li commune signorie fu en grant estat, ne me sovient mie avoir eüt nient letrés et non sachans, k'il avint puis k'ens ès princes li vertus de letres langui, li main de le chevalerie armée est faite malade et des signeries si con li racine copée<sup>4</sup>. Et

<sup>1</sup> Val. MAX. VI, III, in fine.

<sup>&#</sup>x27; Deuter., xvi, 18-19.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cickeo. Ad Quint. fratr.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> SENEGA, Ep. xc, citant Posidonius. Cfr. Vinc. Bellov., Spec. mor., (t. 1), vi, 4.

n'est mie merveille quant sans savoir le princes estre ne puissent, si con dist la divine science ou livre de Sapience: Par mi regnent li roi. Et pour ce, si comme on trueve en cronikes, uns rois d'Alemaigne dist au roi de France k'il fesist ses enfans en letres estruire, car si comme il dist, rois nient letres est si con asnes couronnes, singes sour toit, sos séans en chaiière. Mieus vaut jouenes povres sages ke vieus rois fos ki ne set pourvéir en ce ki est avenir. En le main del œvrant sunt ses œvres loées et li princes dou peule ens ou sens de sa parole. Et ou sens des anciiens est li sage parole<sup>1</sup>. Et pour ce li ancien prince orent lor maistres si con Nero Senèke, Alixandres Aristotle. Prince sages est fermetés de peule. O governeur de peule amés sapience se vos vous délités en vos sceptres et signeries. Et amés le lumière de sapience, vou ki estes deseure le peule, si con dist Salemons<sup>2</sup>. Li orisons, li prière dou prince doit estre par quoi Diex li doinst pooir et sens de son peule governer. Et se ci fait, Dieu doit en che loer ki tele force donnet li a. En prudence dou peule governer doit estre li boneurtés des princes et Diex mérite lor rent selonc lor desiertes. Li prince ki prudent doient estre ne doient mie entendre as vanitės et as wiseuses, ains doit estre lor pensée soigneuse, ens ès proufis de lor peule et de lor governement. Et n'est mie si à entendre ke nul délit il n'aient, mais si moïenement en doient user par quoi li avantages dou governement ne soit enpiriés ne atargiés. Et grant avantage donra as princes li recors des anchiiens fais et des preudommes, par savoir ki cil furent ke les signeries maintinrent ne comment. Dont se li prince en le hautece de contemplation u en savoir de prudence très bien esle-

<sup>1</sup> Eccli., 1x, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sap., vi, 22-23,

ver ne se sevent par le recort de bonnes œvres des anciiens et de lor ancisseurs, constraint soient de bien ouvrer. Car grans honte doit estre al hoir quant de le bonté de ses ancisseurs fourligne; li bontés de nos ancisseurs les a fais bons et honerables, ne mie nos. De nos bones œvres doit venir li nostre honeurs et non d'autrui; li escoufiles n'est mie blasmés s'il prent le soris, car ce li est propre selonc l'uevre de ses ancissors; mais li esperviers en est blamés quant ne poursieut ses ancisseurs. Ensi doit estre desprisiés ki est estrais de bone et noble lignie et ke plus est grans et plus quant il fourligne. Juges sages bien governera le pule et li princes de li juste et estaule sera: li nient sages destruira son peule. Et selonc ce ke li juge sunt et lor ministre et sergant. Et les cités seront habitées par le sens du prudent, car tel sunt con li governeur des cités cil ki dedens habitent. Se li rois est nient letrés, par le conseil des letrés le covenra estre governet. Et ne mie seulement li roi u grant prince doient estre sage u prudent ens ès lois de savoir lor sougis gouverner, mais aussi en le loi divine, et sovent i doient lire, par quoi lor Dieu aprengent à cremir et les paroles de le loi et les commandemens de le loi aprengent à garder. Tant valent les lois mundaines que de divines point ne descordent. Ceste gardès, par coi vostre ame soit en vie. Dont poés aler seurement, quant vos piés n'a garde d'estre blechiés; car Diex est a vo diestre, ki garde k'il ne soit grevés; li commencemens de ceste sapience, si est Dieu cremir, car en le maise âme n'enterra jà sapience ne n'abondera en cors sougit as pechiés. Li malvais de legier ne sunt mie corrigiet - et sapience et doctrine li fol despitent<sup>1</sup>. Ki demande sapience

<sup>1</sup> Prov. 1, 7.

et encline son cuer à prudence, il entendera le cremeur de Dieu et se science trovera, car Diex donne sapience et de sa bouche est science et prudence<sup>1</sup>. Metés vo col desous sapience et le portés, et en toute vo pensée vous traiés vers li et de toute vo vertu gardés ses voies et à derrains vous troverés repos en li et vous venra à grant délit<sup>2</sup>. Li sains espirs suit le sainte discipline et se part des pensées ki sunt sans entendements. Les voies de sapience sunt as gens si con garde de force et de vertu et si loiien sunt trives de sauvement; el garde le salut des droituriers et le sainté de justice. Amés dont sapience ki juge volés iestre; car dont entenderés justice et jugement et équitet et uns des vrais commencemens à li avoir si est désirs et amours de discipline<sup>6</sup>. Car ki son cuer i adone et ses oreilles encline et volentiers ot les sages, sapiens devenra; pour ce se doit-on metre entre les sages et lor savoir enquerre et ke lor proverbe ne s'en fuicent de no cuer. Ki très jouence entent à aprendre, en sa viellece sages sera. Se sapience est entrée en vo cuer et vous plaise, ses consaus et prudence vous garderont. Par quoi vos eskiverés les maises voies et les langues des mal parlans ki s'esléecent quant il ont mal oït\*, et entre malvaises choses se déduisent\*. Li savoirs des gens luist en lor visages et plentés de sages est saintés

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prov., 11, 3, 5, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eccli., vi, 25-39.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sap., 1, 5.

<sup>4</sup> Var: Buies. (Ms. Croy.)

<sup>\*</sup> Prov., 11, 7-8.

Sap., vi, 19-23.

<sup>7</sup> Eccli., vi, 33-35.

<sup>\*</sup> Var: fait (Ms. Croy.)

<sup>9</sup> Prov., 11, 10-14.

de tere. Rois sages est fondemens dou peule<sup>1</sup>. Querons dont sapience quar benis est ki le trueve et qui abunde en prudence; mieus vaut tex aqués ke d'argent u de pur or, ne riens c'on puet désirer de li ne est mieudre. Ne ors ne pieres précieuses ne sont en comparaison de li, neis k'areine de mer, car se lumière ne puet estre estainte. Et ensi con Salemons dist, avoec li, li vinrent tout li bien\*. Dont ens ès commandemens de Dieu nos cuers devons metre et il nos donra cuer et désirier de sapience aquerre, laquelle se manifestée nous est, ele nos demorra à tousjours. Li cremeurs de Dieu délite le cuer et donne joie et solas en longe vie 4. Ne venés mie à li en double cuer par quoi vous soïés ypocrites devant les gens5. Gardés le cremeur de Dieu et il adrecera vos voies. Les voies de sapience, voies sunt bieles et toutes ses sentes sunt paisieles. C'est arbres de vie à celui ki le prent et ki le tient il est benois. Et ki sapience et discipline refuse, il est maleureus et de lui est espérance vaine et si labeur sunt en vain7.

<sup>1</sup> Sap., vi. 26-27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Prov., III, 13-15.

<sup>\*</sup> Sap., vii, 9-11.

<sup>4</sup> Eccli., 1, 12.

<sup>\*</sup> Ibid., 36-37.

<sup>6</sup> Prov., III, 17-18.

<sup>7</sup> Sap., m, 11.

### CHAPITRE IX.

Cis capitles devise aucunes condicions ki doient estre ens ès princes et les conferme par les fais des pluiseurs.

Pities, miséricorde, pardons, débonairetés et compations doit estre ens és princes. Li rois des éis¹ n'a point d'aguillon et pour ce que trop lor sougis ne grevaissent ne volt mie nature k'il fussent vielle et l'aguillon lor tolt's. De pitet raconte on de César quant le tieste de Pompée on li aporta k'il tenrement plora. De pardon dist on de Pompée que quant il ot pris le roi d'Ermenie, ki contre Rome s'estoit revelés, ne laissa mie longuement estre devant lui loiiet, mais lui doucement enortant et à droite voie ramenant, commanda c'on li rendist sa couronne et en son estat le restabli. Et disoit que biele chose estoit de roi vaincre et plus faire à iaus miséricorde 4. Sanlant raconte-on d'un conseilleur romain ki Fabinus ot non, k'il comme un roi k'il pris avoit à soi commanda à amener, al encontre de lui ala. Et con cis se volsist agenoiller, li autres par le main le prist, lui enortant à bien faire, le fist seïr en conseil de jouste lui et à se table; et disoit cis Fabius : « Se grant chose est à gieter son anemi puer, menre chose est des

<sup>1</sup> Var : ès. (Ms Croy.)

<sup>&#</sup>x27; SKNECA, de Clementia, I, XIX.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> VAL. MAX., V. L, et plusieurs autres: Sed crocodili lacrymas, dit S. Pighius en ses annotations, nam ficto pectore flevit.

<sup>4</sup> VAL. MAL. Memor., V, I.

mescheans avoir miséricorde<sup>1</sup>. De César dist-on quant Catons ki molt li avoit esté contraires fu mors, k'il dist : « De le glore Caton ai eut envie, il de le miene; mais je voel que ses yretages à ses enfans soit saus. » De débonaireté raconte on des Romains comme il eüssent dix et siet cens prisons et plus de Cartage, et message fussent venus pour eaus rachater, à tout grant plentet d'avoir, li Romain les prisons sans avoir prendre délivrèrent, encor lor eussent cil mainte grieté faite. Dont cil messagier disent entreaus : O con grand merveille de le gent romaine, li débonaireté desqués est à le débonnaireté de Dieu comparée<sup>2</sup>. Et de César dist-on ke ciaus ke par armes sousmis avoit, plus les venquoit par débonaireté. Debonnaire aussi doient estre li prince à lor sougis en aus confortant et estre aidant. Dont César dist: « ki labeure si ke de se chevaliers n'est amés, il ne set amer chevalerie. » Riens ne rent les princes chiers à lor sougis con debonnairetés. Dont on raconte de Trojano un empereur, ke con si ami le blamaissent ke plus k'à empereur n'afrist à tout il se rendoit debonnaires en descendant à lor besongnes, il respondi : « Je voel estre tés empereur as privés quel empereur cascuns des privés souhaideroit 5. » Et le plus grande amour ke les gens Alixandre orent à lui, aquist il par debonnairetet. Dont Valerius dist et reconte ke comme il menast une fie ses gens par grant froidure, et il veïst un viel chevalier estre de froid mout à mésaise, il se leva de son siége ù il se caufoit au feu et mist le chevalier caufer en son siège. Desous tel prince estoit joïeus les chevaliers à estre, qui le grietet de son che-

<sup>&#</sup>x27; VAL. MAX., loc. cit., et Plutanque, Vie de Paul-Emile; xxvIII. C'est celuici et non Fabius qui est le béros de cette anecdote, le roi vaincu est Persée.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> VAL. MAX., loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> EUTROP. De Gest. Rom. VIII, 2.

valier devant se propre mésaise secouroit. As vielllars doit on amenuisier les travaus dou cors et croistre ciaus dou corage u en aprendre u en castiier u en Dieu servir.

### CHAPITRE X.

Cia capitles aprueve patience ens ès princes et met à ce pluiseurs exemples.

Patience doient avoir li prince lequele on puet metre en quatre manières; la première est en soustenir grietés en fais u en paroles; la seconde en soufrance de longues paines de cors; la tierce en relaissier les injures des maufaisans; la quarte en amoienant les disciplines et amendes ens ès corrections. De ceste première manière raconte on d'Alixandre k'il estoit molt soufrans, dont il avint k'il ot pris nn home ki Dionydes iert apielés, grans roberes de mer, auquel Alixandres dist: « Pourcoi tourbles tu la mer et ne lais iestre paisiule? » — Et cis respondi : « Et tu pour quoi tot le monde tourbles? Pour ce ke je fac cou que je fache par pau de nés et suis només leres; et tu ki pis fais par grant navie ies appielés rois. » — Alixandres ces paroles débonnairement soufri et pour le grant corage de lui le fist de sa maisnie<sup>2</sup>. De Césaire dist-on k'uns hon li reprovoit le linage se mère, et il débonairement en souriant le porta. Lui aussi uns autres tyrans le clama, et il li dist : « Se tyrans fuisse tu ne le desisses mie. » A Cypiun d'Aufrike

<sup>1</sup> VAL. MAX., loc. cit.

<sup>3</sup> S. AUGUST., De Civ. Dei, IV, IV.

dist-uns k'il estoit petis combateres, et il li dist: — Empereur m'enfanta ma mère ne mie batilleur<sup>1</sup>. De le soufrance Antigone dist Senekes ke comme aucunes gens le maudisoient et le blasmoient, et entre eaus et lui n'eüst c'une aissiele, bielement il l'osta et lor dist, si comme il fust uns autres: « taisiés vous, que li rois ne vous oïe 3. » — Arispus uns grans sires dist à un ki mal disoit de lui. « Si con tu de ta langhe, si suis-je de mes oreilles sires. » Ausi k'il volsist dire: « Si con tu pues de ta langue mal dire, si le puis-je de mes oreilles oïr\*. » Et uns autres respondi à un ki li racontoit c'en avoit dit mal de lni : « Je n'i fac force, fait-il: plus fortes doient estre les oreilles que li langhe; car à cascune langhe sunt deus oreilles. De patience et soufrance en pardoner les meffais, raconte on de Caton ke con on li eust donné une buffe, ne mie sans plus le pardona, ains noïa ce c'on li avoit meffais<sup>5</sup>. De Philippe, le père Alixandre, list-on ke con message fuissent à lui d'Athènes envoïet et il demandast : ke plaist ciaus d'Athènes, ke puis-je faire k'en gret lor viegne? li uns respondi : -« Toi apendre lor plairoit. » — Et molt de gens le roi lor voloissent sus courre, il commanda c'on les laissast en pais et dist as autres messagers : - Dites à chiaus d'Athènes ke plus sunt orgueilleus cil ki laides paroles dient ke cil ki les ot sans paine rendre.

Socrates uns philosophes, si con par le vile passoit, fu bufés ne autre chose ne respondi : « Ce poise moi ke les

<sup>1</sup> J. FRONTINUS, Strategem. IV. vii, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> SERECA, de Ira, III, XXII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> PLUTARQUE, OEuvres morales; Comment il faut ouir. — Du trop parler.

<sup>\*</sup> DIOG. LAERT., In Zenon.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> SENECA, de Const. Sap., xiv.

<sup>\*</sup> SENECA, de Ira, HI, XXIII.

gens ne sevent quant il doient aler à tot hiaumé et quant non. » Et Senekes dist : « Il ne proufite mie toutoïr et veïr. Molt d'injures et de meffais nos trespassent desqueles les pluseurs n'a mie qui ne le set. Ki ne vieut estre ireus, si ne soit mie curieus d'enquerre : les unes choses doit on atarger, les autres dérire et despire, les autres apaisier. On doit les pluseurs choses ki ire engenrer puent, tourner en jeus et en risées1. Dont Sénèques raconte de Dyogène k'uns ki Lentulus estoit només le derraka et cis s'en rist et dist: «O Lentule, j'afremerai désoremais ke tot cil sunt dechut ki noient que tu as bouche. » Et uns autres celui meime derraca, et il dist: « Je ne me courouce mie, mais je crien ke courechier ne me coviegne<sup>2</sup>. » — A César aussi uns siens amis fist à savoir c'on disoit moult de maus de lui: « Laissés parler, dist-il, assés est à nous s'on ne nos puet malfaires. » En tous meschiés soustenir, trop aiwe d'iaus li obliance, si con dist Sénèques : che c'on lait, s'on ne le set, n'est mie perdut; li plus grans remède as injures et grevances est oubliance 4. Li plus noble manière de vaincre si est par patience. Ki vaincre vieut si aprenge à iestre patiens. Patience blechie sovent tourne en foursenerie. Patience ou soufrance ens ès disciplines et paines chergier, doit estre ens ès princes. Dont on list d'un grant signour de Tharente ke comme un sien sougit trouvast mains loïal k'il ne deüst, il dist : « Je te puniroie s'à toi courechies n'estoie. » Il l'ama mieus laissier nient punit ke par ire lui faire trop grant grieté<sup>5</sup>. Platons ki à un

<sup>1</sup> SENESA, de Ira, III, xi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> SERECA, de Ira, III, XXXVIII. Le second trait cité s'applique bien à Diogène : le premier, à Caton.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lettre d'Auguste à Tibère : Surton, XII, Caes. Octavius, II, 51.

<sup>4</sup> P. Syaus, Sent.

<sup>\*</sup> Cicero, De Re publica, I, xxxviii, 59. - Archytas de Tarente.

sien sergant courechies pour son meffait estoit, l'envoïa à un sien disciple pour prendre vengance selonc le meffait, quidans estre laide chose et vilaine se se correction fust digne de reprise1. De ce meimes Platon raconte Senèques ke comme à son sergant fuist courechiés, il le commanda à desvestir et il meime batre le voloit, et pour ce k'il se conneût courechiet, il tint quoie se main sor le espaule celui, si k'il detist ferir. Et uns siens amis li demanda k'il faisoit : il dist : « Je sui coureciés, si requier paine de cest homme. Chastie le me tu par batures, car je me courece; pour cou ne le touchai; plus vengeroie ke ne devroie, se le vengance en prendoie. Por ce ne voel ke cis sergans soit ou pooir de celui ki en son pooir n'est mie, si con je sui<sup>2</sup>. » Pour ce dist Senekes : Riens ne loist à faire tant c'on est iriés, fors apaisier. Et ensi apert par ce ke dit est queles les gens doient estre ki bon sunt et vertueus tant k'en aus, et comment ausi il sunt bon à antrui, en tant k'il sunt à autrui bienfaisant.

## CHAPITRE XI.

Cis capitles touche une autre voie de boneurté, de celi ki devant est mise, ki monstre ke boneurté est en amour.

Ensi apert par ce ke dit a esté que li vrais amans doit estre, lequel nous tenons pour vertueus et boneüreus. Et ke boneürtés soit en aucune manière en amour poroit on ensi enorter. Boneürtés spéculative qui est en contempla-

<sup>1</sup> Val. Max. Memor. IV, 1. Extern.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> SENECA, de Ira, III, XII.

tion de vérité de Deu et de choses celestiaus si est délitable. Or ne se délite nus en che k'en nule manière n'aime, parquoi li bons eureus est amans vérité et Dieu et les choses célestiaus. Or n'est li poursieute des choses fors pour l'amour c'on a à eles, et tant quant on puet les poursieut on c'on les ayme. Puis dont ke boneurtés spéculative est en œvre et poursieute est de contemplation de vérité de Dieu et de se angeles, et ce n'est fors entant ke ces choses sunt amées, dont boneurtés sanlera mieus estre en amor c'on se averite de Dieu et des choses celestiaux k'en contemplation de tes choses. Car tant quiert on le contemplation d'eles c'on les ayme. Dont li amours sanle estre principaus. Li plus grand boneurtés aussi c'on puist aquerre si est en lui faire au plus sanlant de Dieu c'on puet estre, ki est fontaine de tous biens, et che aquert on par lui amer; et ke plus l'ayme on et plus est on à lui sanlant; car dit a esté par deseure ke li amans est en l'amet si ke chose désirans que par desirier et affection s'est estendue en le chose désirée et li amés en l'amant si ke ce ki par désirier est ou désirier del amant rechut. Et tes choses se sanlent faire un unité et un. Dont il sanle ke boneurtés soit en amer. Dieu aussi tout comprendre ne poons ne connoistre; mais tot le poons amer et par ce sanlons nous à Dieu plus prochain, laquele chose fait boneurté. Et li œvre del amor de Dieu ki proprement est dite karités est sormontans le nature de le poissance de le volenté humaine. Dont aucune chose à cele poissance est à force ajointe, par lequele ele soit enclinée al œvre d'amour. Et ce dist on le grasce de Dieu u del saint espir, laquele monstre bien k'entre Dieu et les gens puet avoir une entre changable bienvoeillance, laquele bienvoellance si con ditest deseure, fait de deus un. Dont par bele amour Dieu ataindons, si k'en lui demorant et arestant. Et c'est nos sovrains biens, si con

dist David, ki dist: Moi à Dieu ahierdre m'est très bon, car il est fins derraine<sup>1</sup>. — Li boneurtés aussi pratike si sanle estre en amer car con nous soïons ouvrant selonc tele boneurté œvres de vertu, encore œvre on ces œvres par eles. Et se autres biens si con honneurs, richeces, poissances n'en devoit venir, si les désirons nous pour nous parfaire en bonté et estre parfait, selonc vie humaine, laquele chose si con dit est, on aquiert par eles. Car nous quérons nous à parfaire pour l'amour que nos avons à nous meimes. Nus ne quiert celui à parfaire diqui riens ne li est ne qui il n'aime. Dont il apert ke les œvres de vertu nous ouvrons pour l'amour ke nous avons à nous meimes. Puis dont ke pour l'amour ke nos avons à nous meismes nos somes ovrant œvres vertueuses, il sanle que nos amer soit boneürtés, quant pour l'amor de nous à parfaire nos somes œvrant les œvres, lesqueles nous font parfais selonc ceste vie humaine. Les œvres aussi vertueuses, si con dit est, si sunt faites pour l'amour ke nos avons de nous à faire parfais. Par quoi il sanle ke li amours que nos avons à nous faire parfais soit li fins derraine: et estre fins derraine est une des propriétés ki à boneurtet apertient, par quoi il sanle k'en li soit boneürtés. Tout ouvrier, si con deseure a estet dit, oevrent par amours, par quoi il sanle k'amours soit fins darraine. Diex aussi le monde par amours forma, pour ce k'autres choses de ses bien fuissent parchenier. A autrui le sien partir est signes et propriétés d'amour, dont amors sanle très-grant chose. Bien, si con dit est, est selonc lui amables et après cis en qui il est. Puis dont que Diex est bons et plus proprement à parler biens u bontés, il sera amables;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ps. LXXII, 28. LI ARS D'AMOUR. — II.

et de qui? de celui ki tés biens connoist, c'est il meimes. Et li tiers loïens de le trinitet si est amours, si con li sains Espris. Dont prier li devons de qui tous bien vient, que si puissons amour maintenir que les deus boneürtés puissons aquerre et en lui manoir et il en nous. Et ce puist on de nous dire c'on dist des angeles et du preudomme, ki Dieu voit et connoist, désire et ayme.

Ki iche k'il est désirans
Est en désirant contemplans,
En contemplant est délitans,
En délitant a l'usage;
Et par user est saoulés;
En saoulant n'est point grevés;
Quant dont a soif est abuvrés
Et tele soif li soit viage.

A vos ki cest livres lirés
Vous prie cil ki s'est nommés
Ki cest liure ensi dit a
Ens ouquel maint bon mot dit a,
Ke priiés Dieu que vrai pardon
Li face et li doinst par don
Partie en la joie fine.
Amen: men livre ci fine '.

Le Ms. Croy ajoute encore une fois.

Ekeve en retournant,
Et tertu, or va avant.

FIN DU TOME DEUXIÈME.

# TABLE DES MATIÈRES.

## LI QUARS LIVRES DE LA SECONDE PARTIE.

## CHAPITRE PREMIER.

|                                                                                                                            | Pages. |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Cis livres détermine d'aucuns habis, dont li uns sunt ensi ke virtus moraus et li autre sanlent sormontant et cis premiers |        |
| capitles détermine de vergoigne                                                                                            | 1      |
| CHAPITRE II.                                                                                                               |        |
| Cis capitles met une division                                                                                              | 5      |
| CHAPITRE III.                                                                                                              |        |
| Cis capitles manifeste aucun membre de le division                                                                         | 7      |
| CHAPITRE IV.                                                                                                               |        |
| Cis capitles moustre ke selonc volenté nos sunt aucunes choses                                                             |        |
| ajoustées nostre nature sormontant                                                                                         | 12     |
| CHAPITRE V.                                                                                                                |        |
| Cis capitles détermine d'aucune espéciaus propriétés de charité.                                                           | 16     |
| CHAPITRE IV.                                                                                                               |        |
| Cis capitles moustre ke les vertus moraus et celes ki de Dieu sunt                                                         |        |
| envoiles, avec foi, espérance et charité ne sunt mie d'une nature.                                                         | 19     |

## TABLE

|                                                                                                                     | Pages.     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| CHAPITRE VII.                                                                                                       |            |
| Cis capitles divises comment aucun chaient en bestialitet et puis détermine de continence et de persévérance.       | 24         |
| CHAPITRE VIII.                                                                                                      |            |
| Cis capitles muet une doutance, et s'on puet ovrer encontre çou c'on set                                            | 26         |
| CHAPITRE IX.                                                                                                        |            |
| Cis capitles met plusieurs distinctions pour veoir la vérité de ce que devant est dit                               | 28         |
| CHAPITRE X.                                                                                                         |            |
| Cis capitles moustre plus plainement comment li incontinens puet cevrer encontre ce k'il set et comment non         | 31         |
| CHAPITRE XI.                                                                                                        |            |
| Cis capitles moustre ke continence et incontinence, persévérance et mollece, sunt selonc délis et tristeces         | 37         |
| CHAPITRE XII.                                                                                                       |            |
| Cis capitles devise comment continence et incontinence sont en honneurs et en richeces et en victores.              | 41         |
| CHAPITRE XIII.                                                                                                      |            |
| Cis capitles moustre que li bestial ne doient mie estre dit incontinent u continent simplement mais par ajoustement |            |
| CHAPITRE XIV.                                                                                                       |            |
| Cis capitles détiermine de persévérance et de molece aussi en comparant à continence et incontinence                | <b>4</b> 8 |

| DES MATIÈRES.                                                                                          | <b>3</b> 89 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| CHAPITRE XV.                                                                                           | Pages.      |
|                                                                                                        |             |
| Cis capitles met une distinction d'incontinence                                                        | 52          |
| CHAPITRE XVI.                                                                                          |             |
| Cis capitles détermine une question et est se cis sans plus est<br>continens ki s'asent à vraie raison | 54          |
| CHAPITRE XVII.                                                                                         |             |
| Cis capitles met différence entre le continent et celui ki est aboutis de propre volenté . ,           | 57          |
| CHAPITRE XVIII.                                                                                        |             |
| Cis capitles devise comment continence est aussi comme moiiens                                         |             |
| et nient extrémités                                                                                    | 59          |
| CHAPITRE XIX.                                                                                          |             |
| Cis capitles devise comment aucuns visce sunt comencement des autres                                   | 61          |
| LI CINKISMES LIVRES DE LA SECONDE PARTIE.                                                              |             |
| CHAPITRE PREMIER.                                                                                      |             |
| Cis capitles determine de justice et met premiers une distinction de justice                           | 64          |
| CHAPITRE II.                                                                                           |             |
| Cis capitles moustre k'il est une justice ki contient en li toutes les autres viertus                  | 67          |
| CHAPITRE III.                                                                                          |             |
| Cis capitles moustre k'il est une singulière justice ki partie est de celi dont dit est devant         | <b>6</b> 9  |

•

.

|                                                                                                                                          | Pages.    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| CHAPITRE IV.                                                                                                                             |           |
| Cia capitles devise de justice singulère                                                                                                 | 72        |
| CHAPITRE V.                                                                                                                              |           |
| Cis capitles moustre k'en justice distributive covient garder proportion et mesure                                                       | 73        |
| CHAPITRE VI.                                                                                                                             |           |
| Cis capitles détermine de justiche qui est adrechans les commutations et devise comment on doit prendre moiien                           | 77        |
| CHAPITRE VII.                                                                                                                            |           |
| Cis capitles détermine une doutance, et est s'on doit regarder ens ès meffais as conditions des personnes                                | 79        |
| CHAPITRE VIII.                                                                                                                           |           |
| Cis capitles devise comment on droit prendre le moiien en ceste justice commutative et divise dont cis nons gaains et damages sunt venut |           |
| CHAPITRE IX.                                                                                                                             |           |
| Cis capitles devise comment éwités doit estre gardée en choses<br>nuées et en venganche des meffais et met aucuns notables               | 85        |
| CHAPITRE X.                                                                                                                              |           |
| Cis capitles devise ques moiiens justice est                                                                                             | . 88      |
| CHAPITRE XI.                                                                                                                             |           |
| Cis capitles meut une demande, et est par quel choses injustes faire cil ki les fait doit estre dis injustes                             | s<br>. 89 |

| DES MATIÈRES.                                                                                                                                       | 391   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| CHAPITRE XII.                                                                                                                                       | Pages |
| Cis capitles devise quel signorie li maris doit avoir sour sa feme, et quel amour li uns doit al autre, et met à l'ocoison de ce pluseur notables   | 92    |
| CHAPITRE XIII.                                                                                                                                      |       |
| Cis capitles compere virginité et l'estat de mariage et de veve ensamble, et commende virginitet                                                    | 96    |
| CHAPITRE XIV.                                                                                                                                       |       |
| Cis capitles devise les condicions et les meschiés ki puent avenir en mariage                                                                       | 100   |
| Cis capitles oste un erreur c'on porroit prendre en che ke dit est et commende chasteté                                                             | 105   |
| CHAPITRE XVI.                                                                                                                                       |       |
| Cis capitles revenant au propos, moustre ke juste citains soit ès frans et ès yuwès                                                                 | 108   |
| CHAPITRE XVII.                                                                                                                                      |       |
| Cis capitles met une division de juste cytaine                                                                                                      | 110   |
| CHAPITRE XVIII.                                                                                                                                     |       |
| Cis capitles devise comment juste de loi naist de juste naturel.                                                                                    | 112   |
| CHAPITRE XIX.                                                                                                                                       |       |
| Cis capitles donne l'extencion d'aucun dit devant en ostant l'er-<br>reur qui en poroit naistre ,                                                   | 113   |
| CHAPITRE XX.                                                                                                                                        |       |
| Cis capitles respont à la demande faite par deseure, à laquele or<br>n'avoit point respondu et est quele justification fet le juste et<br>quele non |       |

| CHAPITRE XXI.                                                                                                                                                                                             | Pages. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Cis capitles touche de la difficulté ki est en savoir ques choses sunt justes et injustes                                                                                                                 | 121    |
| CHAPITRE XXII.                                                                                                                                                                                            |        |
| Cis capitles détermine une doubtance et est se cis ki garde l'en-<br>tencion de celui ki ce loi fist, là u les parolles sont oscures,<br>est simplement justes                                            | 122    |
| CHAPITRE XXIII.                                                                                                                                                                                           |        |
| Cis capitles détermine d'un habit special par lequel on adrece le loi general                                                                                                                             | 125    |
| CHAPITRE XXIV.                                                                                                                                                                                            |        |
| Cis capitles, déterminé ce que dit est deseure, descent à respondre à une doutance s'aucuns puet faire chose injuste u soufrir de li meismes                                                              | 128    |
| CHAPITRE XXV.                                                                                                                                                                                             |        |
| Cis capitles compère injuste faire à injuste soufrir et prueve k'injuste faire est pire k'injuste soufrir, et puis devise comment juste et injuste est par sanlant entre les parties qui sunt és gens , , | 130    |
| LI SISIMES LIVRES DE LA SECONDE PARTIE                                                                                                                                                                    |        |
| CHAPITRE PREMIER.                                                                                                                                                                                         |        |
| Cis capitles met une devise del ame raisonnable                                                                                                                                                           | 133    |
| CHAPITRE II.                                                                                                                                                                                              |        |
| Cis capitles enquiert les raisons selonc lesqueles on doit prendre les vertus entendables.                                                                                                                | 135    |

|     |       | •     |      |
|-----|-------|-------|------|
| משת | 3// 4 | THEFT | TAC: |
| DEO | MI A  | TIER  |      |

| CHAPITRE III                                                                                                                          |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Cis capitles met une doubtance et le détermine et est se li enten-<br>dement practikes détermine l'appétit et se li appétis détermine |     |
| l'entendement pratique                                                                                                                | 137 |
| CHAPITRE IV.                                                                                                                          |     |
| Cis capitles destincte les habis entendables                                                                                          | 140 |
| CHAPITRE V.                                                                                                                           |     |
| Cis capitles devise quel chose est ars et le compère a science et prudence, metant entre ars et les abis différence                   | 142 |
| CHAPITRE VI.                                                                                                                          |     |
| Cis capitles devise ques habis prudence est                                                                                           | 145 |
| CHAPITRE VII.                                                                                                                         |     |
| Cis capitles met encore différence entre art et prudence                                                                              | 148 |
| CHAPITRE VIII.                                                                                                                        |     |
| Cis capitles devise ques habis est entendemens                                                                                        | 149 |
| CHAPITRE IX.                                                                                                                          |     |
| Cis capitles devise quès habis est sapience                                                                                           | 150 |
| CHAPITRE X.                                                                                                                           |     |
| Cis capitles différence entre sapience et science et moustre comment sapience passe toutes sciences et prudence en noblece.           | 152 |
| CHAPITRE XI.                                                                                                                          |     |
| Cis capitles devise prudence                                                                                                          | 156 |

|                                                                                           | Pages. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| CHAPITRE XII.                                                                             |        |
| Cis capitles détermine d'un habit ki est adrechans le conseil                             | 160    |
| CHAPITRE XIII.                                                                            |        |
| Cis capitles détermine d'une vertus ki juge de ce c'on trueve par<br>le conseil adrechiet |        |
| CHAPITRE XIV.                                                                             |        |
| Cis capitles détermine d'une vertu ki adresse les œvres de trèsbon                        |        |
| CHAPITRE XV.                                                                              |        |
| Cis capitles détermine aucune doutance et sunt à quoi sapience et prudence valent         |        |
| CHAPITRE XVI.                                                                             |        |
| Cis capitles prueve encore que prudence ne peut être sans vertu<br>moral                  |        |
| CHAPITRE XVII.                                                                            |        |
| Cis capitles prueve ke les vertus moraus ne pueent estre sans prudence                    |        |
| CHAPITRE XVIII.                                                                           |        |
| Cis capitles opose encontre ce que dit est et si respont                                  | 178    |
| CHAPITRE XIX.                                                                             |        |
| Cis capitles revient sour ce ke devant est dit pour mieus déclairier                      | 181    |
| CHAPITRE XX.                                                                              |        |
| Cis capitles oste une doutance en comparant encore prudence à sapience                    |        |

| DES MATIÈRES.                                                                                                                       | 395    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| CHAPITRE XXI.                                                                                                                       | Pages. |
| Cis capitles compère encore prudence à sapience selonc noblece et devise comment aucunes autres vertus sunt ordenées selonc noblece | 185    |
| CHAPITRE XXII.                                                                                                                      | ,      |
| Cis capitles manifeste le comparaison et l'affinité ke li cors et li ame ont ensamble.                                              | 189    |
| CHAPITRE XXIII.                                                                                                                     |        |
| Ci commence la phisionomie, c'est la connissance c'on a des gens<br>par la forme de lor cors                                        | 192    |
| LI SEPTIMES LIVRES DE LA SECONDE PARTIE.                                                                                            |        |
| CHAPITRE PREMIER.                                                                                                                   |        |
| Cis capitles touche diverses opinions c'aucuns anchiens eurent des delis                                                            | 201    |
| CHAPITRE II.                                                                                                                        |        |
| Cis capitles meut aucunes distinctions al oquoison de ce que dist est                                                               | 203    |
| Cis capitles respont as raisons faites pardevant                                                                                    | 207    |
| CHAPITRE IV.                                                                                                                        |        |
| Cis capitles destincte les habis entendables                                                                                        | 210    |
| CHAPITRE V.                                                                                                                         |        |
| Cis capitles descent à parler des délis corporeus                                                                                   | 213    |

|                                                                                                           | Pages. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| CHAPITRE VI.                                                                                              |        |
| Cis capitles devise les délis corporeus                                                                   | 217    |
| CHAPITRE VII.                                                                                             |        |
| Cis capitles rent le cause pourquoi ce qui délite en un tens et en une eure, ne délite mie en une aûtre   | 221    |
| CHAPITRE VIII.                                                                                            |        |
| Cis capitles détermine le vérité de délectation                                                           | 224    |
| CHAPITRE IX.                                                                                              |        |
| Cis capitles aprent à respondre au demandant quel cose est de-<br>lectation                               | 229    |
| CHAPITRE X.                                                                                               |        |
| Cis capitles dist que sanlance est cause de délit                                                         | 231    |
| CHAPITRE XI.                                                                                              |        |
| Cis capitles moustre que mémore est cause de délit                                                        | 233    |
| CHAPITRE XII.                                                                                             |        |
| Cis capitles moustre comment les œvres d'autrui sont délitables.                                          | 234    |
| CHAPITRE XIII.                                                                                            |        |
| Cis capitles muet une demande : lequel on quiert por l'autre, u vivre pour avoir délit u délit pour vivre | 237    |
| CHAPITRE XIV.                                                                                             |        |
| Cis capitles moustre k'à diverses œvres ensievent diverses délec-                                         | 239    |

| DES MATIÈRES.                                                                                                                                                                   | 397    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|                                                                                                                                                                                 | Pages. |
| CHAPITRE XV.                                                                                                                                                                    |        |
| Cis capitles prueve ke les délectations ont différence en bonté et en malisse, selonc le différence des œvres                                                                   | 241    |
| CHAPITRE XVI.                                                                                                                                                                   |        |
| Cis capitles met encore différence entre les délis                                                                                                                              | 245    |
| LI PREMIERS LIVRES DE LA TIERCE PARTIE.                                                                                                                                         |        |
| CHAPITRE PREMIER.                                                                                                                                                               |        |
| Cis capitles commence à déterminer de bonne eurté et couche les diverses opinions c'on ot de li                                                                                 | 249    |
| CHAPITRE II.                                                                                                                                                                    |        |
| Cis capitles raconte les diverses opinions                                                                                                                                      | 251    |
| CHAPITRE III.                                                                                                                                                                   |        |
| Cis capitles enquiert en général quel chose est boneurtés                                                                                                                       | 254    |
| CHAPITRE IV.                                                                                                                                                                    |        |
| Cis capitles enquiert en especial le nature de boneurté.                                                                                                                        |        |
| CHAPITRE V.                                                                                                                                                                     |        |
| Cis capitles muet une demande: Quel chose est cause de boneürté.                                                                                                                | 259    |
| CHAPITRE VI.                                                                                                                                                                    |        |
| Cis capitles muet aucunes questions se on puet èstre boneureus tant c'on vit, et si le boneurtés des enfans et des parens et les maleurtés font les mors plus bons eureus u non | 263    |
| CHAPITRE VII.                                                                                                                                                                   |        |
| Cis capitles aprent à respondre à la demande faite                                                                                                                              | 265    |
| CHAPITRE VIII.                                                                                                                                                                  |        |
| Cis capitles met le response à la secunde doutance                                                                                                                              | 270    |

.

## TABLE

|                                                                                                                         | Pages |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| CHAPITRE IX.                                                                                                            |       |
| Cis capitles devise qués biens boneurtés est, u louable u honorable                                                     | 272   |
| CHAPITRE X.                                                                                                             |       |
| Cis capitles moustre de quel vertu boneurtés est œuvre                                                                  | 275   |
| CHAPITRE XI.                                                                                                            |       |
| Cis capitles prueve encore ke les délectations spirituelles sont plus grandes ke les korporeles                         | 277   |
| -CHAPITRE XII.                                                                                                          |       |
| Cis capitles moustre le quarte raison pourquoi li délit spirituel sont plus grant des corporeus                         | 281   |
| CHAPITRE XIII.                                                                                                          |       |
| Cis capitles commence à déterminer de le bone eurté secondaire ki est en œuvre de prudence                              | 288   |
| CHAPITRE XIV.                                                                                                           |       |
| Cis capitles détermine une doutance, liqués est principaus ens ès vertus moraus eslires u ouvrers.                      | 391   |
| CHAPITRE XV.                                                                                                            |       |
| Cis capitles divise de qués bien temporeus li bonseureus à mestier                                                      | 293   |
| . CHAPITRE XVI.                                                                                                         |       |
| Cis capitles moustre ke li boneurtés spéculative est plus grande ke li practike                                         | 300   |
| CHAPITRE XVII.                                                                                                          |       |
| Cis capitles recorde en général aucunes conditions de vraie bo-<br>neurté deseure dites, pour mieus connaistre le fause | 302   |
| CHAPITRE XVIII.                                                                                                         |       |
| Cis capitles moustre ke vraie boneürtés ne puet estre ens ês délis dou goust                                            | 305   |

|  | TIERES |
|--|--------|
|  |        |
|  |        |

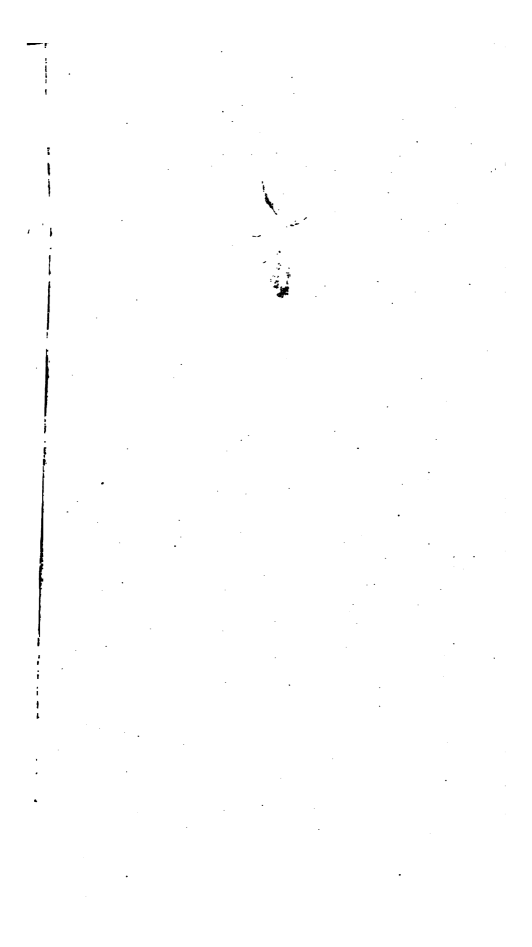
| DES MATIÈRES.                                                                                                                                                                                          |       |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--|--|
| CHAPITRE XIX.                                                                                                                                                                                          | Pages |  |  |
| Cis capitles moustre ke vraie boneurté ne puet estre ès delis dou tast selonc l'uevre de luxure.                                                                                                       | 308   |  |  |
| CHAPITRE XX.                                                                                                                                                                                           |       |  |  |
| Cis capitles moustre ke vrai boneurtés ne peut estre selonc le sens de veur, our ne flairer.                                                                                                           | 310   |  |  |
| CHAPITRE XXI.                                                                                                                                                                                          |       |  |  |
| Cis capitles moustre ke vraie boneürtés ne puet estre en richeces ne en signeries mondaines                                                                                                            | 312   |  |  |
| CHAPITRE XXII.                                                                                                                                                                                         |       |  |  |
| Cis capitles moustre ke on doit fuir le convoitise de sourhabon-<br>dans richeces et signeries et k'ele ausi n'est mie vraie boneurtés<br>et ke fortune blasmer ne devons se tous nos voloirs n'avons. |       |  |  |
| CHAPITRE XXIII.                                                                                                                                                                                        |       |  |  |
| Cis capitles moustre que gloire ne honneurs ne puet estre vraie boneurtés                                                                                                                              | 319   |  |  |
| CHAPITRE XXIV.                                                                                                                                                                                         |       |  |  |
| Cit capitles muet ceste demande, se maus est aucune cose, et s'il est comment c'est k'il n'est punis.                                                                                                  | 326   |  |  |
| CHAPITRE XXV.                                                                                                                                                                                          |       |  |  |
| Cis capitles moustre k'il est une autre vie après ceste en lequele                                                                                                                                     |       |  |  |
| on doit avoir loiler des bienfaits et parfaits bonëurté, et grié-<br>tés et paine pour les meffais                                                                                                     | 332   |  |  |
| CHAPITRE XXVI.                                                                                                                                                                                         |       |  |  |
| Cis capitles moustre ke li monde est governés par ciertains                                                                                                                                            | ววด   |  |  |

CHAPITRE XXVII. Cis capitles moustre ke toutes choses n'avienent par force u par 

|                                                                                                                                | Pages. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| LI SECONS LIVRES DE LA TIERCE PARTIE.                                                                                          |        |
| CHAPITRE PREMIER.                                                                                                              |        |
| Cis capitles moustre ke homnes lois sont nécessaires à ce c'on                                                                 |        |
| face bons les plusors                                                                                                          | 349    |
| CHAPITRE II. Cis capitles devise asqués il afiert à faire les lois                                                             | 353    |
| CHAPITRE III.                                                                                                                  |        |
| Cis capitles dist que li establisseur des lois doient estre juste et eles garder et met pluiseurs notables                     | 356    |
| CHAPITRE IV.                                                                                                                   | •      |
| Cis capitles met pluiseurs examples au propos confirmer que                                                                    | 260    |
| justes lois doient estre establies                                                                                             | 360    |
| CHAPITRE V.                                                                                                                    |        |
| Cis capitles met encore à ce que dit est confremer pluiseurs exemples par coi on moustre c'on doit moult amer le bien commun., | 363    |
| CHAPITRE VI.                                                                                                                   |        |
| Cis capitles conferme encore ce que dit est et si aucune examples                                                              |        |
| comment li anchiien estoient juste à lor anemis                                                                                |        |
| CHAPITRE VII.                                                                                                                  |        |
| Cis capitles recorde pluiseurs condicions des princes si con de                                                                | ı      |
| largece                                                                                                                        |        |
| CHAPITRE VIII.                                                                                                                 |        |
| Cis capitles met enseignemens ki afièrent as princes et as gover-                                                              |        |
| neurs dou commun.                                                                                                              | 373    |
| CHAPITRE IX.                                                                                                                   |        |
| Cis capitles devise aucunes condicions ki doient estre en ès princes                                                           | ł      |
| et les conferme par les fais des pluiseurs                                                                                     | 378    |
| CHAPITRE X.                                                                                                                    |        |
| Cis capitles aprueve patience ens ès princss et met à ce pluiseurs                                                             | ŀ      |
| exemples ,                                                                                                                     | . 380  |
| CHAPITRE XI.                                                                                                                   |        |
| Cis capitles touche une autre voie de boneürté, de celi ki devant                                                              |        |



٠<u>.</u>



## **EN VENTE:**

| Les Vrayes Chroniques de Jehan le Bel, publiées pour la première fois par M. Polain, membre de l'Académie royale de Belgique, 2 vol. in-8°                                                                                  | 10 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Le premier livre des chroniques de Froissart, publié d'après<br>un texte inédit de la L'ibliochèque du Vatican par M. le baron<br>Kervyn de Lettenhove, membre de l'Académie royale de Belgique,<br>2 vol. in-8°            | 13 |
| <b>ФЕRVICE de Georges Chastellain</b> , publiées par M. le baron<br>KERVIN DE LETTENHOVE, membre de l'Académie royale de Belgique,<br>8 vol. in-8°                                                                          | 48 |
| Li roumans de Cléomades, par Adenés Li Roys, publié pour la<br>première fois, d'après le manuscrit de la bibliothèque de l'Arse-<br>nal, à Paris, par M.Van hasselt, membre de l'Académie royale de<br>Belgique, 2 vol in-8 | 10 |
| Dits et contes de Baudouiu de Condé et de son fils Jean de<br>Condé, publiés d'après les manuscrits de Bruxelles, Turin,<br>Rome, Paris et Vienne, par M. Aug. Scheler, bibliothécaire du<br>Roi, 3 vol. in-8°              | 18 |
| Ll ars d'amour, de vertu et de boueurté, par Jean Le Bel,<br>publié pour la première fois, d'après un manuscrit de la biblio-<br>thèque royale de Bruxelles, par M. Jules Petit, de la bibliothèque<br>royale, tome let     | в  |
| Lettres et Négociations de Philippe de Commines, publiées avec un commentaire historique et biographique par M. le baron Kervyn de Lettenhove, membre de l'Académie royale de Belgique, 2 vol. in-8°                        | 10 |
| Dits de Watriquet de Couvin, publiés pour la première fois, d'après les manuscrits de Paris et de Bruxelles, par M. Aug. Sche-<br>Ler, bibliothécaire du Roi, 1 vol. in-8° Fr.                                              | ti |

## SOUS PRESSE:

Chroniques de Froissart, tome les. Poésies de Froissart, tome les.





•

# YC182619